
 

1 

 

Beichte –  

Heil und Heilung durch das Sakrament für die Im-Perfekten 

(Pfr. Bodo Windolf) 

 

Einleitung 

„Zur Vollkommenheit fehlte ihr nur ein Mangel.“ Diesen Satz schrieb der geniale Wiener Schriftsteller Karl 

Kraus über eine ihm bekannte Dame. Jeder versteht sofort, was er meint, nämlich das Paradox: Zur Voll-

kommenheit eines Menschen gehört, dass er um seine (wesentliche) Unvollkommenheit weiß und sie auch 

zugibt.  

Vermutlich empfinden wir alle kaum jemanden als so unerträglich wie den, der von sich glaubt, er mache 

nie einen Fehler, oder jedenfalls so tut, weil er nie auch nur auf den Gedanken kommt, einen Fehler zuzuge-

ben. Auf diesen Typ Mensch trifft recht gut folgendes Bonmot: „Es gibt doch tatsächlich Menschen, die 

können ihre Fehler nicht zugeben. Ich würde meine Fehler zugeben – wenn ich welche hätte.“ In der Tat: 

„Irren ist menschlich“, sagen wir; das bedeutet: das Gegenteil von „menschlich“ ist „fehlerlos“.  

Gegen diese Versuchung, vor den anderen zu glänzen und möglichst gut, am besten einfach perfekt dazu-

stehen, ist sicher niemand gänzlich gefeit. Über die Unfähigkeit, zu dem zu stehen, was unter dem Lack 

dann doch an Hässlichem zutage tritt, sind in den letzten Jahren so manche Prominente gestolpert, auch Kir-

chenmänner. Die Bekanntesten: Christian Wulff (Bundespräsident), Karl-Theodor zu Guttenberg (Verteidi-

gungsminister), Walter Mixa und Franz-Peter Tebartz-van-Elst (Bischöfe).  

Als diese Fälle aktuell waren, hat Matthias Drobinski in der Osterausgabe der SZ von 2014 einen ganzseiti-

gen Artikel geschrieben, aus dem ich ausführlicher zitieren möchte: „Sie (auch Uli Hoeneß wird hier er-

wähnt) waren in besonderer Weise zu allgemeinen Vorbildern erhoben worden (…) In solchen Fällen ist 

auch der Sturz der gewesenen Vorbilder eine öffentliche Angelegenheit. Und trotzdem bleibt ein Unbehagen 

angesichts der Wucht, die sich da entlud (…) Auf das Reuelose desjenigen da oben folgte das Gnadenlose 

derer da unten. (…) Es funktionieren im Politischen wie auch häufig im Privaten die Rituale von Reue und 

Vergebung nicht mehr, von Bekenntnis, Buße und Neuanfang. Sie funktionieren nicht, weil an die Stelle des 

Sünders, der sich seiner Macht und seines Stolzes entledigt, der Leugner und Verdränger getreten ist. Er 

redet schön, beschuldigt andere und gibt nur zu, was ihm andere nachweisen; er wendet die Floskeln der 

Entschuldigung an, um die Lage unter Kontrolle zu halten und heil aus der Sache herauszukommen. Er bit-

tet nicht um Entschuldigung. Er entschuldigt sich selbst in einem Akt angemaßter Autorität. Und das Publi-

kum glaubt dem falschen Bekenntnis nicht. Es sucht und verdächtigt weiter. Es verzeiht nicht und wird gna-

denlos. (…) Diese Spirale des Reue- und Gnadenlosen ist nicht gut für die Kultur eines Landes. Denn sie 

lebt auch davon, dass die Mechanismen von Buße und Vergebung, von Bekenntnis und Umkehr funktionie-

ren, ob sie nun religiös begründet sind oder säkular. (…) Doch wie soll bekennen, bereuen und Buße tun, 

wer keine Gnade erhoffen kann? Wie entspannend wäre da ein bisschen mehr allgemeines Sündenbewusst-

sein! (…) Die evangelische Theologin Petra Bahr hat auf der Höhe der Wulff-Debatte ein ‚kleines Lob des 

Weltgerichts‘ verfasst: ‚Wer die jüngsten Wochen Revue passieren lässt, kann sehen, was passiert, wenn wir 

das Jüngste Gericht selbst aufführen. Die Tribunalisierung unserer Gesellschaft erzeugt eine Paranoia ei-

gener Art, ganz ohne einen zornigen Gott. Wir haben einfach seine Stelle übernommen. Aber wir spielen ihn 

schlecht.‘ (…) Es wird ja in letzter Zeit gehäuft nach dem Beitrag der Kirchen für Staat und Gesellschaft 

gefragt, jetzt, da die Christen weniger werden und die verbleibenden auch nicht immer so recht sagen kön-

nen, an was sie glauben. Meistens lautet dann die Antwort, dass die Kirchen gut fürs Soziale sind (…) Alles 

richtig – aber vielleicht können die Kirchen auch dazu beitragen, dass mehr über diese Spirale von Schuld- 

und Gnadenlosigkeit diskutiert wird. Und sich ein paar mehr Leute trauen zu sagen: Ich war`s, und ich ste-



 

2 

 

he dazu. Weil es daraufhin zwar keine billige Gnade gibt, wohl aber einen zweiten Anfang.“ (SZ Nr. 91, S. 

2) 

Genau darum soll es am heutigen Abend gehen: um eine Kultur des ehrlichen, aber auch barmherzigen Um-

gangs mit dem Phänomen Schuld. Dazu werde ich 

a) einiges Geschichtliche zum Sakrament der Versöhnung vortragen,  

b) über die Schwierigkeiten mit diesem Sakrament reden,  

c) sowie über die Frage: Worüber reden wir eigentlich genau, wenn wir von Sünde und Schuld spre-

chen?, und zuletzt  

d) über die Frage, wie man vielleicht wieder neu einen Zugang finden könnte zu diesem irgendwie „ver-

lorenen“ Sakrament.  

Diese Themenkomplexe führen uns zweifellos hinein die Mitte der Sendung Jesu und seines Evangeliums, 

denn er selbst sagt: „Ich bin nicht gekommen, die Gerechten zu berufen, sondern die Sünder.“  

 

1. Wo findet Sündenvergebung statt? 

Wenn wir Katholiken von Sündenvergebung sprechen, denken wir oft zuallererst an die Beichte. Doch uns 

sollte bewusst sein, dass es verschiedene Weisen gibt, wie Gott Vergebung gewährt. Sündenvergebende 

Kraft hat natürlich die spontane Bitte um Vergebung, wenn ich mir eines Versagens, vielleicht sogar nach 

gerade vollbrachter (Un-)Tat bewusst werde; außerdem die abendliche Gewissenserforschung (wenn man 

sie denn übt), das allgemeine Schuldbekenntnis samt Vergebungsbitte zu Beginn jeder Eucharistiefeier; ja 

auch dem Lesen in der hl. Schrift wird sündervergebende Kraft zugesprochen. Auch wenn die Beichte sicher 

als die intensivste und vornehmste Weise der Sündenvergebung angesehen werden muss, dürfen wir diese 

anderen Formen nicht gering schätzen, besonders auch für die, die den Weg zum Sakrament der Versöhnung 

aus verschiedensten Gründen nicht (mehr) finden.  

 

2. Warum haben wir die Beichte weitestgehend verloren? 

Auch wenn manche das Sakrament für sich wieder neu entdecken, sind es – zumindest in unserem Land – 

doch sehr, sehr wenige geworden, die noch regelmäßig beichten. Gründe dafür gibt es viele. Zunächst soll-

ten wir sie durchaus auch bei uns selbst, d.h. in der Kirche suchen. Man geht wohl nicht fehl in der Annah-

me, dass das Sakrament in der Vergangenheit vielfach einfach ungenügend erklärt und damit zu wenig er-

schlossen wurde. Dieser Mangel an guter Katechese zur Beichte mit daraus resultierender mangelhafter 

Beichtpraxis führte nicht selten zu einem bloß äußerlichen Vollzug. Man beichtete halt seine 0-8-15 Sünden. 

Aber die eigentlichen Probleme, die Wurzel von Fehlverhalten, kam oft gar nicht zur Sprache. Es fehlte oft 

an einer guten geistlichen Begleitung, die Menschen hätte helfen können, einen Weg zu finden, Fehlverhal-

ten abzulegen. Vielfach wurde leider auch nur auf kirchlichen Druck hin gebeichtet, beginnend bei den Kin-

dern; und alles, was einem nicht irgendwann einsichtig wird in seiner Bedeutung für einen selbst, wird ir-

gendwann abgelegt, sobald man diesem Druck nicht mehr ausgesetzt ist.  

Der bitterste Grund aber ist sicher, dass nicht wenige Menschen die Beichte nicht als einen Ort der Heilung 

erfuhren – wie es in der Überschrift zu diesem Vortrag heißt –, sondern als einen Ort, an dem Geistliche 

Macht und Kontrolle ausgeübten über die Seelen von Menschen. Manche fühlten sich ausgefragt, besonders 

im Bereich des 6. Gebots. Nicht selten bewegte sich das wohl auch bis an die Grenze zur Übergriffigkeit, 

wenn nicht darüber hinaus – aus meiner Sicht besonders widerwärtig, weil es sich hinter der Maske der 



 

3 

 

Frömmigkeit verbarg. Es wurden – im Namen des Gehorsams – Weisungen gegeben, die Gläubige überfor-

derten, oft auch verletzten. Anstelle von Verständnis und Barmherzigkeit erfuhren nicht wenige Härte und 

Unbarmherzigkeit.  

Dass das Sakrament der Barmherzigkeit so oft in sein Gegenteil pervertiert wurde, ist eine der ganz großen 

Wunden der Kirche, an der wir, nicht zuletzt durch die Ablehnung der Beichte, bis heute leiden. Schwer 

sündigen kann ein Priester auch durch hartherzigen Rigorismus. Und solcher Rigorismus hat nach dem hl. 

Alfons von Ligouri im Lauf der Kirchengeschichte weitaus mehr Schaden angerichtet als der sog. Laxismus. 

Papst Franziskus hat einmal zu den Priestern sehr ernst gesagt: Die Beichte „ist keine Folterkammer, wo einem 

die Leviten gelesen werden“. Wie wahr, wie wahr. 

Sind Bußgottesdienste ein Ausweg, ein adäquater Ersatz?  Sie haben sich nachkonziliar als Beichtersatz ei-

ner großen Beliebtheit erfreut und waren als eine Art „Beichte light“ anfangs rappelvoll. Inzwischen sind 

aber auch sie am Rande der Bedeutungslosigkeit angekommen. Es ist ein Beispiel dafür, dass „gut gemeint“ 

nicht auch schon gut ist. Es war ein Ausschlag von einem Extrem ins andere. Statt persönlichem Bekenntnis 

kollektives Bekenntnis, was aber einfach nicht dasselbe ist. Beides zusammengenommen hätte sich gegensei-

tig gut ergänzen können. Leider muss man rückblickend wohl sagen, dass es vielfach die Priester selbst wa-

ren, die, statt auf Erneuerung und Vertiefung der Beichtpraxis hinzuwirken, ihr den Garaus gemacht haben. 

 

3. Ersatzformen der Beichte 

Hochinteressant ist, dass die Beichte auch bei denen, die sie nicht (mehr) praktizieren, nicht einfach abge-

schafft ist, sondern dass sich säkulare Ersatzformen gebildet haben. Zunächst kann man wohl mit Fug und 

Recht den Psychotherapeuten als den „säkularen Priester“ unserer Zeit bezeichnen. Auch wenn frühere 

Beichtpraxis oft nicht wirklich ideal war – aber was in der Welt ist schon ideal? – hat man sich doch regel-

mäßig so manches Belastende von der Seele reden können. Man ging weg in dem Bewusstsein, dass einem 

durch die zugesprochene Vergebung viel die Seele Belastendes weggenommen worden war. Es war gleich-

sam im Beichtstuhl „entsorgt“ worden. Der heutige Mensch weiß einfach keinen Ort mehr, wohin er es tra-

gen kann, was ihn belastet, nicht zuletzt auch die Last von Schuld. Verdrängung ist die Notwehrreaktion, 

und wir wissen inzwischen gut, wie sehr gerade das Verdrängte im Unterbewussten weiterarbeitet und die 

Seele beunruhigt, traurig stimmt, ja oft geradezu vergiftet. 

Daneben hat sich als weiterer moderner „Beichtstuhl“ die Talkshow etabliert, in der oftmals Intimstes preis-

gegeben wird. Allerdings mit ganz eigenen Ritualen. Es kann letztlich jedes Tabu gebrochen werden –  so-

lange Moderator und Publikum nicht den Daumen senken, weil sie das „gebeichtete“ Verhalten als grob 

gemeinschaftsschädigend einstufen. Solange es also irgendwie sozialverträglich erscheint, kann man der 

„Absolution“ durch die Anwesenden und das Gros der „Patschenkinoschauer“ gewiss sein. Buße und Um-

kehr sind nicht erfordert, ja nicht einmal erwünscht. Während für die sakramentale Beichte konstitutiv ist: 

Eigentlich bist du gar nicht so, wie du dich verhalten hast. Gott will dich anders und du kannst auch an-

ders!, lautet die Losung der Talkshows: Ich bin halt, wie ich bin, und das ist auch gut so! In der echten 

Beichte wird der reuige Mensch angenommen, aber nicht seine Tat. Im „Beichtstuhl“ der Talkshow bist du 

und ist deine Tat schon ok, alles easy, was soll`s denn? Aber das wird dem Menschen nicht gerecht, führt 

eher zur Banalisierung seiner Person und seiner Taten. 

  

4. Kurze Geschichte des Bußsakraments 

a. Neues Testament 



 

4 

 

Nun wird es Zeit, von der schlechten Kopie endlich zum Original überzugehen. Beginnen möchte ich mit 

einer kurzen Geschichte des Beichtsakramentes; und die wiederum muss beginnen mit einem Blick auf Je-

sus: „Kehrt um und glaubt an das Evangelium“ (Mk 1,15) – mit diesem Wort fasst Markus die Predigt Jesu 

zusammen. Umkehr als Abkehr vom Bösen und Hinkehr zu Gott muss danach die Grundhaltung jeder Chris-

tusnachfolge sein. Aber es bleibt nicht nur bei mahnenden Worten. Aktiv geht Jesus auf die stadtbekannten 

Sünder zu, barmherzig und vergebend; ja, er isst mit ihnen – ein unerhörter Verstoß gegen die Konventionen 

der Zeit, zumindest innerhalb der frommen jüdischen Kreise. Die Erfahrung der Selbstgerechtigkeit von 

Menschen lässt ihn daher unmissverständlich sagen: „Ich bin nicht gekommen, Gerechte zu berufen, son-

dern Sünder“ (Mk 2,17b par). Dies prägt sein Verhalten so sehr, dass er – und das war alles andere als 

schmeichelhaft gemeint – als „ein Freund der Zöllner und Sünder“(Mt 11,19) bezeichnet wird. Diese 

Grundausrichtung des Auftretens Jesu gipfelt in dem, wie Jesus am Abend vor seinem Tod sein Sterben deu-

tet. „Das ist mein Leib, das ist mein Blut, hingegeben und vergossen für euch zur Vergebung der Sünden.“  

Zusammenfassend kann man sagen: Jesu „Zuwendung göttlicher Vergebung an die ‚Gesetzlosen‘, die Sün-

der, ließ ihn in den Augen der Führenden selbst als einen Gesetzlosen erscheinen, der die Grundlage ihrer 

Religion erschütterte“. (A. Weiser, zit. nach F. Courth, Die Sakramente, 230) ) 

In diesem Sinn ist es absolut konsequent, dass nach dem Johannes-Evangelium das erste Wort des Aufer-

standenen der Auftrag ist, die Frucht seines Todes, nämlich dessen Sühne und Vergebung wirkende Kraft, 

an die Kirche zu übergeben: „Denen ihr die Sünden erlasst, denen sind sie erlassen; denen ihr sie behaltet, 

sind sie behalten“ (Joh 20,23). Es gehört also zu den vornehmsten Aufgaben der Kirche, im Auftrag Jesu 

Sündenvergebung zu verkünden und den Bußwilligen zu gewähren.   

Wer aber in der Kirche sind die Träger der Vergebungsgewalt? Nach dem Johannes-Evangelium waren es 

ausschließlich die Elf, also die Apostel, die vom Auferstandenen die Vollmacht zur Sündenvergebung erhal-

ten haben.  

Im Matthäus-Evangelium werden uns zwei Auskünfte gegeben: Zunächst wird in Mt 16,19 nur Petrus die 

Vollmacht übertragen, zu binden und zu lösen. Diese beiden Worte verweisen auf die jüdisch-rabbinische 

Praxis, nämlich in Fragen des Glaubens und der Sitte einen Sünder aus der Synagoge ausschließen oder 

wieder aufnehmen zu können. In Mt 18,18 aber wird diese Vollmacht den Jüngern allgemein, d.h. der Ge-

meinde bzw. der Kirche insgesamt übertragen. Die Kirche insgesamt hat hier teil an der Binde- und Löse-

gewalt Christi.  

Ein solches gemeinsames Handeln der Gemeinde begegnet uns im 1. Korintherbrief (1 Kor 5,2-5), wo je-

mand, der mit der Frau seines Vaters zusammenlebte, aus der Gemeinde ausgeschlossen wurde, damit er 

sich bekehre. Allerdings war dies offensichtlich durch Paulus und in Übereinstimmung mit ihm veranlasst. 

Das Bewusstsein des Apostels, einen besonderen Auftrag zu haben, nämlich „an Christi statt“ den Dienst 

der Versöhnung auszuüben, drückt er besonders deutlich im 2. Korintherbrief (5,20) aus: „Wir sind also 

Gesandte an Christi statt und Gott ist es, der durch uns mahnt. Wir bitten an Christi statt: Lasst euch mit 

Gott versöhnen!“ 

So lässt sich zusammenfassend sagen: Sündenvergebung im Namen Jesu ist von Anfang an ein wesentlicher 

Lebensvollzug der Kirche. Auch das Streben nach Freiheit von Sünde und Reinerhaltung der Gemeinde be-

steht seit Beginn. Dabei geht es immer sowohl um die Versöhnung mit Gott als auch mit der Kirche. Beides 

ist nicht voneinander zu trennen. Dabei gibt es eine Vielzahl von Bußformen und Weisen der Sündenverge-

bung. Allem voran steht die Taufe, durch die ein Mensch von jeder bis dahin begangenen Sünde reingewa-

schen wird.  

Für einen Getauften gibt es in neutestamentlicher Zeit für ein schweres, nach der Taufe begangenes Verge-

hen die oben erwähnte Exkommunikationsbuße, die den alleinigen Zweck hat, den Ausgeschlossenen zur 

Besinnung und zur Rückkehr zu bewegen -  „… wir wollen … diesen Menschen dem Satan übergeben zum 



 

5 

 

Verderben seines Fleisches, damit sein Geist am Tag des Herrn gerettet wird“ (1 Kor 5,5). Daneben gibt es 

die Bitte um Vergebung wie z.B. im Vaterunser und vielen Psalmen, die Liebestätigkeit – „… denn die Lie-

be deckt viele Sünden zu“ (1 Petr 4,8), die Fürbitte der Gläubigen – „Das gläubige Gebet wird den Kranken 

retten … und wenn er Sünden begangen hat, werden sie ihm vergeben“ (Jak 5,15), wenn sie „nicht zum To-

de sind“ (1 Joh 5,16), das Lesen und Hören des Wortes Gottes  vgl. Apg 11,13f oder das leise Gebet des 

Priesters nach dem Vortrag des Evangeliums: „Herr, durch dein Evangelium nimm hinweg unsere Sünden.“ 

b. Die Bußpraxis in der Alten Kirche 

Ausgehend von der apostolischen Zeit entwickelt sich nun die kirchliche Bußpraxis der ersten Jahrhunderte. 

Erstaunlich, ja befremdlich für uns ist, dass es während der ersten Jahrhunderte nach der Taufe nur noch 

einmal die Möglichkeit gab, sich mit Gott und der Kirche zu versöhnen. Allerdings betraf diese Einschrän-

kung nur die Kapitalsünden, nämlich Mord, Ehebruch und Glaubensabfall. Die Kirchenbuße wurde als gna-

denvolle „zweite Planke des Heils“ (Tertullian) bezeichnet und galt schon als Konzession gegenüber den 

Rigoristen, denen schon eine zweite Chance zu viel war. Denn die schwere Schuld eines betroffenen Men-

schen galt als Zeichen, dass er seine Taufe nicht wirklich ernst genommen hatte und die darin bekundete 

Metanoia, Umkehr nicht wirklich zu leben bereit gewesen war. Es ist, als hätte ein solcher Christus ein zwei-

tes Mal gekreuzigt (vgl. Hebr 6,6) 

In diesem einmaligen Bußverfahren – das übrigens der Grund war, warum manche an sich gläubige Men-

schen ihre Taufe möglichst weit, im Extremfall sogar erst aufs Lebensende verschoben; prominentestes Bei-

spiel ist Kaiser Konstantin d. Gr, der sich auf dem Sterbebett taufen ließ – liegt der Akzent auf der Wieder-

gutmachung. Durch Handauflegung werden die Schuldiggewordenen, die ihre Schuld öffentlich vor dem 

Bischof bekannt haben, in den Büßerstand aufgenommen. Zusammen mit den Katechumenen müssen sie 

nach dem Wortgottesdienst die Messfeier verlassen. Zu den Bußleistungen zählen Gebet, Fasten, Almosen, 

Abkürzung des Schlafes, geschlechtliche Enthaltsamkeit, Verzicht auf weltliche Ehrungen, all das oft über 

lange Zeiträume hinweg. Die Gemeinde begleitete die Bußzeit durch ihr Gebet. Erst nach vollbrachter Buße 

erfolgte die Rekonziliation, in der Regel am Gründonnerstag, vollzogen durch den Bischof.  

Ab dem 4./5. Jahrhundert spielte im Bußverfahren, besonders bei den sog. lapsi – also den vom Glauben 

Abgefallenen, die z.B. dem Bild des römischen Kaisers geopfert und dem Christusglauben abgeschworen 

hatten – die Fürbitte der Bekenner eine große Rolle, derer also, die Gefängnis und Folter glaubenstreu über-

lebt hatten (im Gegensatz zu den Märtyrern, die für ihren Glauben gestorben waren). Auch die Begleitung 

durch charismatische Seelenführer/ Seelenärzte, denen man die persönlichen Sünden anvertraute, gab es. 

Dies besonders in der Ostkirche bis hinein ins 13. Jahrhundert; und damit verbunden die Laienmönchsbeich-

te, also das Bekenntnis der Schuld vor nicht zu Priestern geweihten Mönchen  Seelenführungsbeichte. 

Hier wird also zuungunsten des Sakramental-Institutionellen der Seelenführung durch den Charismatiker der 

Vorzug gegeben. Allerdings gibt er keine sakramentale Lossprechung, aber dem Gebet des Seelenführers 

wird sündentilgende Kraft zugesprochen. Als, insbesondere in der Westkirche, immer mehr Mönche zu 

Priestern geweiht werden, wird auch die Seelenführungsbeichte mehr und mehr sakramentalisiert.   

So groß der Akzent ist, der in der Kirche der ersten Jahrhunderte auf die Bußleistung gelegt wird – das Kon-

zil von Nicäa hatte in Can. 13 festgestellt, „dass einem Sterbenden die letzte und notwendigste Wegzehrung 

nicht verweigert werden darf“. Damit wurde deutlich gemacht, dass nicht die Bußleistung das Entscheiden-

de ist, sondern die Reue dessen, der um Vergebung bittet. Sterbende, zum Tod Verurteilte oder von Krieg 

Bedrohte werden unmittelbar nach dem Bekenntnis rekonziliiert und dürfen auch die hl. Kommunion emp-

fangen. Diese mildere Praxis verteidigte die Kirche immer wieder gegen rigoristische Forderungen, die alles 

Entgegenkommen gegenüber dem Sünder als dem Ernst des Evangeliums abträglich ablehnten. Auch die 

Ansicht der Rigoristen, es gebe unvergebbare Sünden, wies die Kirche stets zurück. 

 



 

6 

 

c. Frühes Mittelalter 

Die entscheidende Veränderung im kirchlichen Bußverfahren, die bis heute gültig ist, bringen nun aber die 

iro-schottischen Wandermönche aufs europäische Festland. Kennzeichnend für diese Reform des kirchli-

chen Bußwesens ist  

1. das möglichst vollständige Bekenntnis der Sünden, auch der leichteren;  

2. dass das Bekenntnis diskret erfolgt – also nicht als öffentliche Beichte und öffentliches  Bußverfahren;  

3. dass es beliebig oft wiederholbar ist;  

4. dass mit Hilfe von Bußbüchern die Bußleistung festgelegt wird;  

5. dass diese verändert werden konnte, z.B. indem ein anderer, oft ein Mönch, die Bußleistung stellvertre-

tend übernahm (Fasten, Gebet, Wallfahrt) oder sie umgewandelt wurde z.B. in die Gabe eines Almosens ( 

das ist der Beginn des Ablasswesens). 

6. Außerdem war vorgesehen, dass man nach vollbrachter Bußleistung ein zweites Mal zum Priester ging, 

um die Versöhnung zu empfangen; da das oft nicht klappte – man kam einfach nicht ein zweites Mal – wur-

de  

7. die Reihenfolge umgedreht und es erfolgte unmittelbar nach dem Bekenntnis die Lossprechung und dann 

erst die Buße. Damit wird das Bekenntnis selbst als ein Demutsakt und damit als ein Teil der Buße gewertet. 

Trotz mehrerer Versuche von Synoden, das altkirchliche Bußverfahren wiederherzustellen, setzte sich die 

neue Form bis zum Jahr 1000 flächendeckend durch und bestimmt, wie gesagt, die kirchliche Bußpraxis bis 

heute. 

 

d. Martin Luther und Tridentinisches Konzil 

Obwohl Martin Luther bis zu seinem Lebensende gebeichtet hat, unterzog er die Beichtpraxis seiner Zeit 

einer grundlegenden Kritik. Zumindest die älteste lutherische Bekenntnisschrift, die Confessio Augustana, 

lässt offen, ob sie nicht doch zu den Sakramenten zu zählen ist. Als Antwort auf die Leugnung (bzw. Unein-

deutigkeit) des sakramentalen Charakters der Beichte betonte das Tridentinische Konzil, dass die Beichte ein 

wahres und von Christus eingesetztes Sakrament sei, durch das die Gläubigen angesichts ihrer nach der Tau-

fe begangenen Sünden wieder mit Gott versöhnt werden. Als „Materie“ des Bußsakramentes – so wie es bei 

der Taufe das Wasser, bei der Eucharistie Brot und Wein, bei Firmung und Krankensalbung das Öl ist – 

werden bezeichnet:        a) Reue, b) Bekenntnis und c) Wiedergutmachung (Buße). 

Zu a: Die Reue wird verstanden als Seelenschmerz über die begangenen Sünden, zu der auch der Vorsatz zu 

einem erneuerten Leben gehört. Diesbezüglich werden mit den Reformatoren zwei Themen kontrovers dis-

kutiert: 1. die Unterscheidung zwischen unvollkommener und vollkommener Reue. Letztere wird contritio 

genannt und meint jene Haltung, die die begangenen Sünden aus Liebe zu Gott verabscheut. Die attritio (un-

vollkommene oder beginnende Reue) ist vornehmlich aus Furcht vor Strafe motiviert. Die katholische Ver-

teidigung der attritio wendet sich gegen Luther, der die von Straffurcht bestimmte Bußfertigkeit als ohne 

jede Bedeutung für die Bekehrung, ja sogar als unsittlich bezeichnet. Wobei auch auf katholischer Seite be-

stehen bleibt, dass wenigstens ein anfängliches Moment von Liebesreue, also Gottvertrauen, Hoffnung und 

Liebe vorhanden sein muss, um Versöhnung zu erlangen.  

Das zweite Thema ist, dass mit zunehmender Entwicklung für Luther der Glaube die einzige „Tat“, der ein-

zige menschliche Beitrag zu seiner Rechtfertigung ist. „Nicht Reue, nicht Sündenbekenntnis und Werke der 

Genugtuung als eigene Leistungen des Menschen sind für die rechte Buße entscheidend, sondern der Glau-



 

7 

 

be, der sich auf Gottes Erlösung in Christus allein verlässt und das Wort der Vergebung, das der Beichtva-

ter spricht, als Gottes gnädiges Vergebungswort annimmt“ (W. Böhme, zit. nach F. Courth, Sakramente, 

246). 

Welche Folgen es hat, dass dem Menschen kein eigener Beitrag im Versöhnungsgeschehen mehr zugespro-

chen wird, darauf möchte ich an späterer Stelle nochmals eingehen. 

Zu b: Das 2. Element auf Seiten des Empfängers ist das Bekenntnis, das nicht nur in allgemeiner Weise das 

eigene Sündersein und die Vergebungsbedürftigkeit ausdrückt, sondern auch das Aussprechen konkreter 

Sünden beinhaltet. Daran hat man entgegen der evangelischen Praxis immer festgehalten. Evangelischerseits 

kritisiert man, dass die Aufzählung der Einzelsünden die dahinter stehenden und zugrundeliegenden Haltun-

gen, die erst zur Sünde führen, letztlich das wurzelhaft Sündhafte des Menschen, das sogar noch in der guten 

Tat enthalten ist, verdunkle. Hier wird durchaus eine reale Gefahr gesehen. Dennoch bleibt es menschenge-

mäßer und damit auch erhellender und hilfreicher, auch darauf zu schauen, wie sich verkehrte Haltungen 

dann auch konkret, d.h. in konkreten Gedanken, Worten, Taten oder Unterlassungen niederschlagen. 

Zu c: Die Buße soll ausdrücken, dass man es mit der Reue ernst meint und vor allem auch bereit ist, einen 

Weg der Wiedergutmachung und persönlichen Läuterung zu gehen. Denn jede Sünde zeitigt Folgen, in uns 

und außerhalb von uns. Durch Lügen z.B. werden andere Menschen geschädigt. Es entstehen also Folgen, 

die mit der Vergebung ja keineswegs aus der Welt geschafft sind. Außerdem kann Lügen zu einer inneren 

Haltung permanenter Unwahrhaftigkeit werden. Diese Haltung ändert sich ebenfalls nicht schon durch die 

empfangene Vergebung. Dabei ist zu betonen – und zwar entgegen dem evangelischen Verdacht, menschli-

che Werke der Buße würden hier gleichberechtigt neben die Erlösungstat Jesu gesetzt oder würden diese gar 

ersetzen – dass Buße immer etwas Zweitrangiges hat. Als unser kleiner Beitrag kann und will sie nur aus-

drücken, dass das, was Jesus für uns/ für mich getan hat, bei uns/ mir auch ankommen und sich auswirken 

darf und soll.  

Dass letztlich Christus der eigentlich Handelnde ist, kommt zum Ausdruck durch die Lossprechung „an 

Christi statt“ als Herzstück der Beichte, die durch den kirchlichen Amtsträger geschieht. Das Ganze wird als 

„richterlicher Akt“ (Can. 9) bezeichnet. Der Ankläger ist hier nicht ein anderer, der mich beschuldigt, son-

dern der bin selbst. Als solcher beschuldige ich nicht andere, sondern mich. Der „Richterspruch“ ist nicht 

Schuldspruch, Verurteilung, Bestrafung, sondern Freispruch. 

 

5. Schuld anerkennen gehört zur Würde des Menschen 

Nach diesem Durchmarsch durch die Geschichte des Bußsakramentes möchte ich etwas zum Thema Sün-

de/Schuld als solches sagen. Der Psychotherapeut Albert Görres sagte einmal in einem Gespräch (vgl. 

www.zeit.de/1983/45/wo-die-schuld-grenzen-hat): “…der Kernbegriff der Psychoanalyse (ist) die Ver-

drängung – ein biblischer Begriff: Ein großer Jude vor Freud, Paulus, hat ihn entwickelt; er schrieb dar-

über im Römerbrief (1,18). Verdrängung heißt dort: ‚Die Wahrheit niederhalten.‘ (…) Das Verdrängen ist 

eine menschliche Haupttätigkeit. Das Evangelium wirft vor, dass sie die Wahrheit der eigenen Schuld, die 

Wahrheit der eigenen Freiheit, die Einsicht in die eigene Person ‚niederhält‘.“ (…) Mein früherer Chef, 

Alexander Mitscherlich, schrieb ein Buch über ‚Die Unfähigkeit zu trauern‘ – es hat einen falschen Titel, es 

müsste heißen: ‚Die Unfähigkeit zu bereuen‘, also zu trauern über Schuld. Das ist es, worauf der Analytiker 

häufig stößt: die Unfähigkeit, sich mit Schuld vernünftig und positiv auseinanderzusetzen.“  

Diese Unfähigkeit hat freilich durchaus auch etwas mit der therapeutischen Praxis zu tun. In einem anderen 

Beitrag zum Thema Schuld und Schuldgefühle zitiert Görres den Text zu einer Karikatur: „Drei Jahre sind 

Sie nun schon in der Psychoanalyse und haben immer noch Schuldgefühle? Schämen Sie sich!“ (IKaZ, 

5/1984, 430)  

http://www.zeit.de/1983/45/wo-die-schuld-grenzen-hat


 

8 

 

Schuld, Schuldgefühle galten für viele Generationen von Psychiatern als etwas Pathologisches, Krankhaftes, 

das wegzutherapieren war. Dem stellt Görres aber die Erfahrung gegenüber, die er aus seiner persönlichen 

therapeutischen Tätigkeit kennt: „Schuldgefühle sind im seelischen Haushalt für die seelische Gesundheit, 

für Frieden und Freude, für das Gelingen des Lebens notwendig, unerlässlich“. Was zur Kehrseite hat: „Die 

Unfähigkeit, eigene Schuld zu erkennen, über sie zu trauern, über sie erschüttert zu sein, sie zu bereuen, 

würde ich als eine schwere innere Krankheit der Seele ansehen; die Kirchenväter haben dies als die eigent-

liche Krankheit der heidnischen Welt angesehen.“ (ebd. 433) 

 

6. Unterschied zwischen „Fehler“ und „Sünde, Schuld“ 

Wenn das stimmt, dann ist etwas grundlegend krank in einer Gesellschaft, übrigens bis hinein in die Kirche, 

die das Wort „Sünde“ aus ihrem Wortschatz im Prinzip gestrichen hat. In einem uneigentlichen, oft augen-

zwinkernden Sinn kennen wir es noch: „Ich habe gesündigt“ heißt eigentlich nur: „Ich habe zu viel Sahne-

torte gegessen oder: Ich habe Pralinés genascht.“ „Haus der Sünde“ oder „Sündige Spiele“ und derglei-

chen mehr gelten eher als interessant und prickelnd als dass es Ablehnung hervorriefe. Als Umwelt-, Ver-

kehrs- oder Steuersünder geht das Wort noch durch, ansonsten aber gehört es höchstens noch zum altbacke-

nen und längst überholten Wortschatz der Kirche.  

Wenn sich dann doch einmal wegen irgendetwas das schlechte Gewissen rührt, spricht man eher von: „Ich 

habe danebengegriffen“, „Ich habe danebengehauen“ oder einfach: „ Da hab` ich einen Fehler begangen; das 

war nicht in Ordnung, nicht ok “. Ernst Jünger bezeichnete einmal Hitlers Befehl, Kriegsgefangene zu töten, 

als einen seiner schwersten „Missgriffe“ (zit. nach J. Pieper, Sünde, 18). Wie sehr werden doch hier durch 

einen Missgriff in des Wortes eigentlicher Bedeutung, nämlich dem der Wortwahl, schwerste Verbrechen 

verharmlost, ja kaschiert. 

An dieser Stelle möchte ich etwas zum Begriff „Fehler“ sagen, den wir so gerne hernehmen als Ersatzbegriff 

für die Worte Schuld bzw. Sünde. Es ist ein Beispiel dafür, wie Sprache einen Sachverhalt nicht offenbart, 

sondern eher verschleiert. Nehmen wir an, jemand schreibt in einem Diktat „doof“ anstatt mit zwei „o“ mit 

„oh“, also „dohf“. Hier liegt ganz offensichtlich ein Fehler vor. Wenn ich aber wider besseren Wissens mei-

nem Nachbarn, der mich fragt, wie „doof“ geschrieben wird, zurückflüstere: d-o-h-f, weil ich ihn oder sie 

nicht leiden kann und daher absichtlich täusche, dann kann das eben nicht als ein „Fehler“ bezeichnet wer-

den. Warum? Damit etwas zurecht „Fehler“ genannt wird, braucht es das Moment der Unfreiwilligkeit. Feh-

ler passieren versehentlich, weil wir etwas nicht besser wissen, durch Unachtsamkeit, etc., sind aber immer 

ungewollt. Zur Sünde oder Schuld aber gehört immer das Moment der Freiwilligkeit. Ich tue etwas, weil ich 

es will, auch wenn ich zugleich weiß, dass ich es eigentlich nicht tun sollte, weil ich jemandem damit scha-

de.  

Das bedeutet: Wenn ich irgendwo gewollt einen „Fehler“ einbaue, dann ist das in Hinblick auf das Ziel, das 

ich damit erreichen will, oftmals gerade kein Fehler, sondern womöglich eine besonders schwere Schuld. So 

z.B. die manipulierte Software im Abgasskandal von VW. Das beabsichtigte Ziel: höherer Absatz in Ameri-

ka, wurde erreicht. Der bewusste „Fehler“ ist daher in diesem Fall eindeutig eben kein Fehler, sondern Be-

trug und damit ein moralisch verwerfliches Handeln. 

Auch in anderer Hinsicht sollten wir uns den Unterschied zwischen „Fehler“ und „Sünde/Schuld“ bewusst 

machen. Der Schuss, der Martin Luther King getötet hat, war fehlerlos, man könnte sogar sagen: ein Meis-

terschuss. Die fehlerlose Durchführung einer Abtreibung im Gegensatz zur Stümperei von „Engelmachern“ 

wird oft als Rechtfertigung unserer diesbezüglichen Gesetzgebung angeführt. Das fehlerlose Funktionieren 

von Waffen bis hin zur Atombombe ist oberstes Ziel der Konstrukteure. Aber all das sagt nicht das Gerings-

te aus über die moralische Qualität des Schützen, des Arztes, des Forschers und Entwicklers. Mit dem Hin-



 

9 

 

weis, dass man ja nur ganz korrekt und möglichst fehlerlos den Anweisungen der Vorgesetzten gefolgt sei, 

haben sich unzählige Nazis aus der Verantwortung für ihre Untaten stehlen wollen. 

 

7. Freiheit und Verantwortung 

a. Hirnforschung und Freiheit des Menschen 

Wenn ich gesagt habe, dass im Gegensatz zu Fehlern menschliche Schuld einhergeht mit ihrer Freiwillig-

keit, muss noch erwähnt werden, dass insbesondere Hirnforscher und zu allen Zeiten Philosophen den freien 

Willen des Menschen leugnen und geleugnet haben. Jüngste Experimente (vgl. 

http://www.faz.net/aktuell/wissen/ist-das-gehirn-fremdgesteuert-endlich-befreit-14034210.html; 

http://www.spektrum.de/news/wie-frei-ist-der-mensch/1361221) haben diese These eindeutig widerlegt. 

Natürlich sind unsere Handlungen nicht unbeschränkt frei. Sie sind beeinflusst von einer Vielzahl von Fak-

toren (Gene, Erziehung, Milieu, Umstände, etc.). Aber jegliche Freiheit des Menschen zu leugnen würde uns 

zu einem „bio-chemischen Automaten“ ent-würdigen (im Sinne von „die Würde rauben“). Demgegenüber 

ist daran festzuhalten: es gehört geradezu zur Würde des Menschen, schuldig werden zu können, d.h. Ver-

antwortung für sein Tun und Unterlassen zu übernehmen.  

An dieser Stelle lohnt es sich, die Frage zu stellen, um welche Art von Freiheit es hier denn nun geht. Denn 

diese Freiheit macht die Würde des Menschen aus, bedeutet zugleich aber natürlich auch seine Gefährdung; 

denn wir können uns für unser Heil, aber auch für unser Unheil entscheiden.  

b. Wahlfreiheit und Freiheit zu 

In ihrer einfachsten Form ist Freiheit Wahlfreiheit. Ich kann wählen zwischen zwei Alternativen, z.B. zwi-

schen Liebe und Hass, Güte und Hartherzigkeit, Versöhnung und Unversöhnlichkeit, kurz: zwischen Gut 

und Böse.  

Dabei stellen wir aber eine seltsame Asymmetrie zwischen Gut und Böse fest. Wir kommen ihr auf die Spur, 

wenn wir fragen: Was will der Mensch, was wollen wir eigentlich, wenn wir das Böse wollen, also anstelle 

des Guten das Böse wählen? Wollen wir dann das Böse als solches? Eindeutig nein! Wir wählen das Böse 

nicht, weil es böse ist, sondern weil es uns unter mindestens einem Gesichtspunkt als gut erscheint. Beispiel: 

Obwohl ich weiß, dass Ehebruch verwerflich ist, begehe ich ihn nicht wegen seiner Verwerflichkeit, sondern 

weil mir dieser Mann oder diese Frau als begehrenswert erscheint. Und selbst wenn ich es täte um der Ver-

werflichkeit willen – z.B. um zu zeigen, wie spießig und wie sehr reine Konvention Treue ist – dann nur, 

weil mir die Freiheit von solchen Konventionen als ein Gut erscheint. 

b.b. Exkurs  

Übrigens kann man daran gut sehen, wie problematisch die chinesische Philosophie des Yin und Yang ist. In ihr sind 

Himmel-Erde, Licht-Dunkel, männlich-weiblich, oben-unten, groß-klein, dick-dünn, heiß-kalt Beispiele für die Zwei-

poligkeit aller Wirklichkeit. Die jeweiligen Pole sind zwei gleichberechtigte, komplementäre, also einander ergänzen-

de Erscheinungen und bilden nur zusammen das Ganze der Wirklichkeit. Niemals kann das eine ohne das andere sein.  

In dieses Schema werden nun auch Gut und Böse eingeordnet, so dass auch das Böse als eine notwendige, das Gute 

ergänzende Wirklichkeit betrachtet wird. Aber das ist eine zutiefst unchristliche Lehre. Zum einen, weil es dem Zeug-

nis der hl. Schrift diametral zuwider läuft. Denn das Böse bekommt hier als ein notwendiger Aspekt der Wirklichkeit 

insgesamt einen quasi-göttlichen Stellenwert. Es erscheint als etwas, das irgendwie sein soll, jedenfalls nicht wegzu-

denken ist aus dem Gesamt des Seins. Nach biblischem Zeugnis aber ist das Böse einfach verdammenswert, Punkt. 

Auch wenn Gott es vermag, selbst aus Bösem Gutes entstehen zu lassen, wird es dadurch niemals gerechtfertigt. Das 

Böse ist nicht komplementär, nicht das Gute ergänzend und vervollständigend; das Gute wird auch nicht erst durch 

den Kontrast des Bösen als gut erkannt. Auch hier mag sein, dass uns das Gute erst angesichts seines Gegenteils, des 

http://www.faz.net/aktuell/wissen/ist-das-gehirn-fremdgesteuert-endlich-befreit-14034210.html
http://www.spektrum.de/news/wie-frei-ist-der-mensch/1361221


 

10 

 

Bösen, besonders klar aufleuchtet. Aber das liegt mehr an unserem verdunkelten (durch die Erbsünde getrübten) Ver-

stand; an daher auch mangelhafter Sensibilität für das Gute. Wo unser Erkennen ganz klarsichtig ist, erkennen wir, 

dass das Gute für sich steht, dass es gut ist, weil es gut ist – aus keinem anderen Grund. 

Zum anderen läuft es der Vernunft zuwider. Denn eine Welt, in der es das Übel und das Böse, Hass und Neid, Krank-

heit und Leid, Sterben und Tod, nicht gibt, sondern allein das Gute, Gesundheit, Wohlergehen, Liebe und Freude – ist 

uns ohne weiteres vorstellbar. Es bedarf nicht des jeweiligen Gegenteils, damit das Ganze ganz ist. Im Gegenteil, es ist 

dann eben nicht mehr ganz.  

Daher kann es auch das Umgekehrte, also eine Welt nur mit Übeln, nicht geben. Denn für die aufgezählten negativen 

Dinge gilt nun in der Tat, dass sie nur als Kontrast ihres jeweiligen positiven Gegenteils überhaupt möglich sind. Wo 

es nur Hass gäbe, nur Krankheit, nur Disfunktionalität, würde es sinnlos, diese Worte zu benutzen. Eine solche Welt 

wäre, wie sie ist, reines Chaos, nicht mehr und nicht weniger. 

 

c. Begehrlichkeit und Stolz (cupiditas und superbia) 

Was aber ist, wenn ich in jeder bösen Tat im Grunde doch ein Gut anstrebe, das Wesen, der innere Kern des 

Bösen? Die kirchliche Tradition nennt vor allem zwei Merkmale: die cupiditas und die superbia, also die 

Begierde und den Stolz/Hochmut. Dazu schreibt Thomas von Aquin: „Der Name cupiditas bezeichnet die 

Sünde unter dem Gesichtspunkt der Hinwendung zu einem vergänglichen Gut; der Name superbia bezeich-

net sie unter dem Gesichtspunkt der Abkehr von Gott.“ (zit. nach J. Pieper, Über den Begriff der Sünde, 78) 

Mit anderen Worten: Sünde trägt immer diese beiden ineinander verwobenen Aspekte in sich: a) das unge-

ordnete Begehren, also die Gier, die Habsucht in Bezug auf die Dinge dieser Welt einerseits; und b) das 

Sich-über-Gott-Stellen, das Sich-an-die-Stelle-Gottes-Setzen andererseits. Letzteres geschieht stets im Na-

men der Freiheit. Ich will autonom sein, mein eigener Herr, auch und gerade Gott gegenüber; keinem, auch 

ihm nicht, zu Gehorsam verpflichtet. Und ich bestimme selbst, was gut und was böse ist. Weder Gott noch 

irgendeine Kirche möge mir dahineinreden.  

Beide Elemente führt uns übrigens auch die Sündenfallgeschichte deutlich vor Augen. Einerseits heißt es da: 

„Da sah die Frau, dass es köstlich wäre, von dem Baum zu essen, dass der Baum eine Augenweide war und 

begehrenswert, um klug zu werden. Sie nahm von seinen Früchten und aß; sie gab auch ihrem Mann, der 

bei ihr war, und auch er aß.“ (Gen 3,6) Und zuvor hieß es: „Darauf sagte die Schlange zur Frau: Nein, ihr 

werdet nicht sterben. Gott weiß vielmehr: Sobald ihr davon esst, gehen euch die Augen auf; ihr werdet wie 

Gott und erkennt Gut und Böse.“ (Gen 3,4f)  

Im Grunde kann man also als Kern des Guten einerseits und als Kern des Bösen andererseits und damit als 

die Alternative unseres Lebens folgendes herausschälen: Entweder ich wähle das Du, das in unserem Glau-

ben neben Gott immer auch den Mitmenschen mit einschließt; d.h. meine Selbstverwirklichung verstehe ich 

als die Bereitschaft zur Hingabe an Gott (und Mitmensch), was dann auch das Ja zu meiner Kreatürlichkeit, 

d.h. zu meinem Ich-bin-definitiv-nicht-Gott beinhaltet. Oder ich wähle als Weg zu meiner Selbstverwirkli-

chung mich selbst, leugne meine Kreatürlichkeit und setze mich an die Stelle Gottes. Im Prinzip ist das die 

fundamentale Entscheidung in allen konkreten Entscheidungen meines Lebens.  

Das Beängstigende ist, dass in einer solchen Haltung nicht nur die Verruchten dieser Erde leben, sondern 

dass auch innerhalb eines nach bürgerlichen Maßstäben hochanständigen Lebens ein Mensch eine solche 

Entscheidung leben kann; und dass daher Menschen, die moralisch viel tiefer stehen, zugleich viel näher bei 

Gott sein können, wenn sie ihr Versagen erkennen, es vor Gott und sich selbst auch eingestehen und reue-

voll Gottes Erbarmen erbitten. 



 

11 

 

Sünde in diesem äußersten Sinn der restlosen Abkehr von Gott ist das, was Johannes die „Sünde, die zum 

Tod führt“ (1 Joh 5,16) und im Anschluss daran die kirchliche Tradition Todsünde nennt. Ob jemand in die-

sem äußersten Sinn in der Sünde lebt, ob eine einzelne Tat oder Taten insgesamt in diesem Sinn Todsünde 

sind – das zu beurteilen steht keinem Menschen zu und ist vielleicht sogar dem Täter selbst zumindest an der 

Oberfläche seines Bewusstseins verborgen. Karl Rahner sagt, dass allein Gott und das (auch das Unbewusste 

einschließende) Herz des Betreffenden darum wissen (vgl. Pieper, Sünde, 92). 

In diesem Sinn erscheint es durchaus sinnvoll – auch das ein katholisches Spezifikum gegenüber evangeli-

scher Theologie – zu unterscheiden zwischen  

1. lässlichen Sünden, die überwiegend aus persönlicher Schwäche geschehen, also gerade nicht Ausdruck 

eines fundamentalen Widerspruchs gegen Gott und Mitmensch sind;  

2. schweren Sünden, die einen schwerwiegenden Lebensbereich betreffen – Ehebruch, schwerer Betrug, 

Tötung, etc.; und schließlich  

3. tödlicher Sünde als restlose Absage an Gott. Dass darin, und nur darin der Begriff „Hölle“, „Verdamm-

nis“, und zwar im Sinne von Selbstverdammnis, von selbstgewählter Hölle mitausgesagt ist, liegt auf der 

Hand. 

 

8. Wie beichten? 

Zuletzt möchte ich noch einige konkrete Hinweise geben für eine gute Beichte. Dafür sind, wie ich finde, die 

sog. fünf „Bs“, wie es viele der Älteren noch im Beichtunterricht gelernt haben, eine durchaus gute Hilfe 

und Orientierung: Besinnen, Bereuen, Bekennen, Bessern, Büßen 

1. Besinnen: Jede Beichte beginnt mit einer Selbstprüfung. Ich möchte jetzt nicht auch nur annähernd auf-

zählen, was alles Gegenstand der Beichte sein sollte. Nur ein paar Hinweise, wie die Vorbereitung aussehen 

könnte. Natürlich sollte am Anfang die Bitte um das Licht des Heiligen Geistes stehen, dass er mich mir 

zeige; mir also zeige, wie Gott mich sieht.  Die anschließende Gewissenserforschung kann dann natürlich 

am Leitfaden der 10 Gebote geschehen. Gewissensspiegel, wie sie z.B. im Gotteslob stehen, können eine 

gute Hilfe sein. Die einfachste Form ist wohl, meine Beziehungen, in denen ich lebe, anzuschauen. Das Wort 

Sünde kommt ja von sondern, sich absondern, meint also immer auch gestörte Beziehung; also die Bezie-

hung zu Gott, meinen Mitmenschen, zu mir selbst und zu den Dingen dieser Welt. 

Beginnen würde ich mit der Beziehung zu Gott, (die seltsamerweise oft vergessen wird). Ich kann mich 

selbst fragen nach der Einhaltung des Sonntagsgebots (das übrigens allen Unkenrufen zum Trotz nach wie 

vor gilt). Natürlich gehört die Frage nach dem Beten dazu. Weniger wichtig, aber auch nicht unwichtig, das 

Freitagsopfer, etc. In all dem geht es um die Qualität der Beziehung zu Gott. Welchen Raum hat er in mei-

nem Leben? Unter ferner liefen? Am Rande? Oder ganz oben? Ist er gegenwärtig wie die Luft, in der ich 

atme und in der ich meinen Alltag lebe? Oder ist es etwas anderes, was meine Gedanken und mein Herz 

ausfüllt und damit an erster Stelle steht? Was immer es ist – wie schnell wird das zu einem Gottesersatz  und 

damit zu einem Götzen! Nicht zuletzt gehört in diesen Bereich auch die Frage, ob ich den Mut habe, mich zu 

Gott zu bekennen? Oder ob ich ihn verleugne, mitmache, wenn andere Gott, Kirche oder religiöse Dinge in 

den Schmutz ziehen, etc. 

Dann die Beziehung zu den Mitmenschen: Sie beinhaltet die Frage, ob mein Leben geprägt ist von Mangel 

an Rücksicht, Achtsamkeit, Versöhnlichkeit, Freundlichkeit in der Ehe, den Eltern bzw. den Kindern gegen-



 

12 

 

über, am Arbeitsplatz, in der kirchlichen Gemeinschaft oder Gemeinde, in der ich lebe. Den anderen als an-

deren zu ertragen, ist ein Gebot der Liebe (im Unterschied zur Sympathie, die wir einfach zumindest in die-

ser Welt nicht jedem entgegenbringen können). Bemühe ich mich um Liebe im Sinne von Fairness, Gerech-

tigkeit, Respekt auch dem gegenüber, der mir unsympathisch ist; oder pflege ich vielmehr Antipathie, rede 

z.B. schlecht über betroffene Menschen, ignoriere sie, behandle sie verächtlich, unfreundlich, von oben her-

ab, etc. Ich kann mich fragen, ob in mir Neid, Eifersucht, Unehrlichkeit, Stolz, Hochmut, Dünkel sind. Wie 

ich mit Konflikten umgehe? Ob ich nachtragend bin, ob ich verzeihen kann? Wie rede ich überhaupt über 

andere? … 

Schließlich die Beziehung zu mir selbst: Lebe ich selbst oder werde ich gelebt, weil ich ständig angepasst 

lebe, im Strom mitschwimme, keinen Widerspruch wage, um mich nicht unbeliebt zu machen oder ausge-

lacht und zum Außenseiter zu werden. Wie sind meine Ess- und Trinkgewohnheiten? Wie gehe ich mit mei-

nem Leib, auch mit meiner Sexualität um? Kreise ich ständig um mich selbst? Meine Gesundheit? Wie ich 

auf andere wirke, etc.? Kann ich mich annehmen oder werte ich mich ständig ab? 

2. Bereuen: Dazu wurde schon oben einiges gesagt, nämlich zur vollkommenen und unvollkommenen Reue. 

Man sollte Reue nicht zu sehr nur auf die Gefühlsebene beschränken. Die klare Erkenntnis, dass etwas un-

recht war und der Wunsch, es nicht getan zu haben, sind durchaus ausreichend. Tränen der Reue sind wohl 

eher selten, aber ein Erschrecken über die eigene Unzulänglichkeit wäre sicher gelegentlich angebracht. 

Man kann auch darum beten, das Schuldhafte und Abstoßende der eigenen Schuld auch in einem gewissen 

Maß empfinden zu können. 

3. Beichten: Das Bekenntnis sollte einfach und ehrlich sein, nicht zu ausschweifend, alles mögliche erklä-

rend oder gar entschuldigend. Vor allem geht es um die eigenen Sünden und nicht die von anderen. (Gele-

gentlich muss ich Beichtende darauf aufmerksam machen.) Etwas anderes ist, wenn etwas für das Verständ-

nis des Beichtvaters einer näheren Erklärung bedarf. Natürlich kann uns soll dafür angemessener Raum sein.  

Außerdem erscheint mir noch folgendes bedenkenswert: Wir sind es gewohnt, nur Sünden in der Beichte zur 

Sprache zu bringen. Aber ich glaube, dass es auch angebracht sein kann, einmal auszusprechen, was Gott in 

der Zeit seit der letzten Beichte in mir gewirkt hat. Vielleicht genügt es einfach nicht, eine Sünde, die ich 

immer wieder beichten muss, einfach nur zu benennen. Vielleicht habe ich es mit Gottes Hilfe ein paar Mal 

geschafft, gerade nicht über meine blöde Kollegin herzuziehen, nicht gleich aufbrausend und verletzend zu 

reagieren, freundlicher zu meinem Ehepartner, den Kindern, Kollegen … zu sein, hilfsbereiter, mehr zu be-

ten. So oft bleibt bei uns bloß hängen: Schon wieder nicht geschafft!, und wir vergessen die ganz kleinen 

Schritte, die wir seit der letzten Beichte vielleicht gemacht haben.  

Überhaupt dieses: Ich sag ja immer dasselbe! 1. ist man damit nicht allein; 2. ist es eine hervorragende De-

mutsübung; und vielleicht ist Demut die Tugend, die uns stolzen Menschen mit am meisten nottut. Ich glau-

be sogar, dass Gott es absichtlich zulässt, dass wir manche Schwächen nie loswerden, weil sie uns notwen-

dig sind, uns nicht zu überheben. Das soll keine subtile Entschuldigung für Fehlverhalten sein. Aber eine 

große Versuchung ist, an sich selbst zu verzweifeln, sich selbst zu verachten, sich selbst ständig abzuwerten, 

weil man aus einer bestimmten Sünde, einem bestimmten Fehlverhalten einfach nicht herauskommt. Uns 

bemühen, also nicht hängen und alles laufen lassen, es aber, wenn nötig, auch noch zum tausendsten Mal 

bekennen, und – die kleinen Schritte, die ich tue, nicht übersehen – das will Gott.  

Natürlich bekomme ich immer wieder zu hören, dass jemand sagt, eigentlich wisse er gar nicht, was er 

beichten solle. Nachdem wir selber in der Regel ein ausgesprochen feines Gespür für Schwächen und Ver-

fehlungen unserer Mitmenschen haben, könnte das im Umkehrschluss bedeuten, dass es anderen mit mir 

ähnlich geht. Daher der Rat: Frag mal die, die dich am besten kennen. Ich bin sicher, dass da einiges an 

„Beichtmaterie“ zusammenkommen wird. 



 

13 

 

Ein anderer Einwand gegen das Beichten ist, dass man das, was man anstellt, mit der betroffenen Person 

selbst bereinigt, und damit sei es doch erledigt. Was soll das mit Gott zu tun haben? Vielleicht hilft folgen-

der Vergleich. Ich stehe vor dem Bild eines Künstlers oder auch meines Kindes, das dieses Bild für mich 

gemalt hat. Wenn ich es bewusst beschädige, wird sich dann nicht auch der Künstler oder mein Kind ange-

griffen und verunehrt fühlen. In diesem Sinn ist jede Sünde ein Angriff auf Gottes Kunstwerk, nämlich seine 

Schöpfung und darin seiner Eben-Bilder. Daher hat jede Sünde auch mit ihm, dem „Künstler“ zu tun.  

Abgesehen davon kann ein Mensch, wenn er mir vergibt, darin nur sagen: Was du getan hast, steht nicht 

mehr zwischen dir und mir; zwischen uns ist es bereinigt. Aber die in dem Fehlverhalten liegende Schuld 

vergeben im Vollsinn des Wortes kein Mensch; das kann allein Gott. Daher wird die Entschuldigung, die 

Bitte um Verzeihung einem Mitmenschen gegenüber nur dann zur vergebenen Schuld, wenn ich auch Gott 

um Verzeihung bitte.  

Allerdings ist an diesem Einwand absolut richtig, dass dann auch das Umgekehrte gelten muss: Zur Beichte 

meiner Schuld vor Gott gehört auch die Bereitschaft zur Wiedergutmachung einem anderen Menschen ge-

genüber, wenn dies denn möglich ist. Eine Schuld zu beichten, ohne sie (wie gesagt, wenn möglich) auch 

mit dem Betroffenen zu besprechen und zu bereinigen, gewährt ebenfalls keine Vergebung im Vollsinn des 

Wortes. Beides gehört untrennbar zusammen. Niemals kann das eine gegen das andere ausgespielt werden. 

4. Bessern: Ein kleinerer oder größerer Vorsatz sollte bei jeder guten Beichte dabei sein. Es geht nicht da-

rum, alles auf einmal besser machen zu wollen. Das ist unrealistisch und das Ende vom Lied wäre wohl e-

her, dass durch Selbstüberforderung gar nichts vom Vorgenommenen gelingt. Aber zu überlegen, was denn 

jetzt „dran“ ist, was ich in der nächsten Zeit besser machen könnte, hilft, im (geistlichen) Leben auch zu 

wachsen. 

5. Büßen: Auch dazu wurde oben schon einiges gesagt. Die Buße, die in der Regel in Form eines Gebetes 

aufgetragen wird, hat meist einen rein symbolischen Charakter. Ich bringe dadurch eher die Gesinnung der 

Buße zum Ausdruck als ein echtes Bußwerk (wie es, wie wir gesehen haben, der Kirche des 1. Jahrtausends 

als unverzichtbar erschien). Aber natürlich kann, wie etwa bei Betrug, auch eine stärkere Form der Wieder-

gutmachung und Buße (z.B. durch Zurückzahlung, wenn möglich) notwendig sein. Bei einer gebeichteten 

Abtreibung, um ein anderes Beispiel zu nennen, bitte ich als „Wiedergutmachung“ um finanzielle Unterstüt-

zung von Lebensschutzorganisationen, die anderen Müttern helfen, ihr Kind anzunehmen.  

Was ist nun aber das Wesentliche in der Beichte? Zunächst: Ich stelle mich unter das Kreuz Jesu, von dem 

herab Jesus das große Absolutionswort gesprochen hat: „Vater, vergib ihnen …“ (Lk 23,34). Das bedeutet: 

Jede Absolution, die ein Priester im Namen Christi sprechen darf, ist nichts anderes als ein Echo dieses 

Kreuzeswortes Jesu. Darin lasse ich mich nicht nur umarmen von den ausgestreckten Armen Jesu am Kreuz, 

sondern zugleich vom Vater selbst. Die Geste, mit der der Vater im Gleichnis Jesu dem verlorenen Sohn 

entgegeneilt und in seine Arme schließt, ist keine andere als die, mit der der Gekreuzigte mich, ja die ganze 

Welt umarmt, vor allem aber jeden, der bereit ist umzukehren.  

Aber auch das Folgende erscheint mir noch wichtig, weil es mir nicht selten begegnet. Nach mancher Beich-

te spüre ich sehr deutlich, besonders wenn es um Schwerwiegendes ging, dass als ein sehr, sehr wichtiger 

Schritt über die Beichte hinaus noch die Bereitschaft hinzukommen muss, das Gebeichtete auch sich selbst 

zu verzeihen. Wie sehr kann es meinen Stolz verletzen, von dem Selbstbild, das ich von mir habe, so abge-

wichen zu sein, wie ich es vorher nie für möglich gehalten hätte. Zu entdecken, dass ich (auch) zu so etwas 

fähig bin, was ich mir nie hätte träumen lassen; dass ich Seiten in mir entdecke, die ich immer zutiefst an 

anderen verachtet habe und nun feststellen muss: Ja, das ist ja auch in mir; das bin ja auch ich – das anzu-

nehmen, auszuhalten, nicht zu verdrängen, anzuerkennen, dass ich eben nicht perfekt bin – auch das ist eine 

herausragende Lern- und Demutsübung, zu der auch das Sich-selbst-Verzeihen gehören kann. 



 

14 

 

9. Schluss  

Der Pfarrer von Ars sagte einmal, dass die große Schuld des Menschen nicht die Sünde ist, sondern dass er 

immer umkehren kann und es nicht tut.  

Anselm Grün schreibt in seinem Buch über die Beichte: „In vielen Gesprächen mit Hilfesuchenden habe ich 

erfahren, wie zentral das Thema Schuld und Schuldgefühle für viele ist. Die Beichte ist ein Ort, an dem 

Menschen angemessen über ihre Schuld und Schuldgefühle sprechen können. Aber Beichte ist mehr: in ihr 

können die Menschen die Vergebung ihrer Schuld erfahren. Kein anderes Sakrament hat eine solche Nähe 

zum therapeutischen Gespräch wie die Beichte. Zugleich beneiden uns viele Therapeuten um dieses Sakra-

ment, in dem nicht nur über die Schuld gesprochen wird, sondern in dem durch einen Ritus, der in die Tiefen 

des Unbewussten dringt, die Vergebung der Schuld wirksam vermittelt wird.“ (Die Beichte, Feier der Ver-

söhnung, Vier-Türme-Verlag, 7) 

Das Erstaunliche, fast Unbegreifliche dabei ist, dass es nach einem Wort des hl. Paulus Christus selbst ist, 

der uns nicht nur dieses Gnadenangebot macht, sondern auch noch selbst darum bittet, an ihm doch nicht 

achtlos vorbeizugehen. „Wir bitten euch an Christi Statt: Lasst euch mit Gott versöhnen.“ (2 Kor 5,20)  

Sollten wir dieser Bitte nicht mit Freude entsprechen, uns selbst zur Heilung und zum Heil!? 

             

 

  

 

 

 

 

 


