Inkulturation jadisch und christlich
Predigt zum 2. Sonntag nach Weihnachten: Sir 24,1-2.8-12; Eph 1,3-6.15-18; Joh 1,1-18

Um die 1. Lesung besser zu verstehen, ist es hilfreich, den geschichtlichen Hintergrund ein wenig zu beleuch-
ten. Etwa um 200 v. Chr. eroberte Antiochos Il1. Jerusalem im 5. Syrischen Krieg von den Ptolemaern, nach-
dem er diese bei Paneas besiegt hatte, und begriindete so die seleukidische Herrschaft tber Judaa. Er war ein
groler Forderer der hellenistischen Kultur, raumte aber den Juden in einem koniglichen Edikt ein, dass ,,alle
Angehorigen des Volkes nach den viterlichen Gesetzen leben® diirfen (vgl. Josephus, Jiidische Altertiimer
X11,138-144). Dieses Dekret bedeutete nach den schwierigen Kriegsjahren mit all dem begleitenden Leid ei-
nen Neubeginn. Zumindest die Oberschicht der Juden genoss wachsenden Wobhlstand. Vor allem die junge
Generation war angezogen von Gedanken der griechischen Philosophie und von der Modernitat des hellenis-
tischen Lebensstils. Man bediente sich der neuen Weltsprache Griechisch, und die tUberall aus dem Boden
spriefenden Kultur-, Sport- und Handelszentren ubten eine groRe Anziehungskraft aus.

Religios war es anderen hellenisierten VVolkern ein Leichtes, ihre eigenen Gotter gegen die neuen zu tauschen.
Diese waren ja letztlich nichts anderes als personifizierte und vergoéttlichte Naturkréfte: Sonne, Mond, die
Planeten und andere Gestirne, die Krafte des Meeres, der Vegetation, des Eros, des Krieges, der Schonheit,
des Todes und der Unterwelt, etc. Unter welchem Namen man sie verehrte, anrief und ihnen opferte, spielte
im Grunde keine Rolle.

Das aber ist in Israel grundlegend anders. JHWH ist schlechterdings nicht austauschbar, auch nicht gegen die
Oberste all dieser Gottheiten. Denn er ist der Schdépfer all der zu Gottern geronnenen Naturkréfte. IHM, dem
Einen und Einzigen, verdanken sich diese. Wer sie als Gotter verehrt, so die Propheten, verehrt ,,Nichtse®.

Nun gab es auf der einen Seite diejenigen im judischen Volk, die sich auf die moderne, griechisch gepragte
Kultur voll und ganz einlieBen und sich in sie hinein assimilierten. Und es gab jene, die entschieden an ihrem
althergebrachten JHWH-Glauben festhielten. Darunter jene, die die hellenistische Kultur als heidnisch in
Bausch und Bogen ablehnten. Und andere, die versuchten, mit der sie umgebenden Kultur im Gespréach zu
sein und in den JHWH-Glauben zu integrieren, was mit ihm vereinbar, und auszuscheiden, was mit ihm un-
vereinbar war.

Zur letzteren Gruppe gehdorte Jesus Ben Sirach, der um 190/180 v. Chr. in Jerusalem die hebraische Urfassung
des nach ihm benannten Buches niederschrieb. Nach dem Vorbild der griechischen Philosophenschulen leitete
er in Jerusalem ein judisches ,,Haus der Bildung®“. Mdglicherweise ist das biblische Buch aus seinem Unter-
richt erwachsen und daher eine Art Lehrbuch, in dem er die religiése Tradition Israels in einem modernen
Gesamtentwurf zusammenfasste. Praktische Ratschlage nehmen breiten Raum ein, wobei kein anderer bibli-
scher Autor so ausfuhrlich auf die Themen Ehe, Familie und Freundschaft eingeht wie Ben Sira. Er vermittelte
seinen Schiilern auch eine gewisse Weltlaufigkeit, um sie fiir ihre spateren Tatigkeiten bestmdglich auszuris-
ten.

Ein Beispiel nun, wie griechisches Denken Einzug in den judischen Glauben fand, aber zugleich modifiziert
wurde, ist die Art, wie die Sophia (griechisch fir Weisheit) in den judischen Glauben aufgenommen wurde.
Die griechische Philosophie (von philia u. sophia = Liebe zur Weisheit) — herausragende Vertreter sind Aris-
toteles, Platon, die Stoa, etc. — gehort sicher zum Besten, was menschlicher Geist Gber den Menschen, das
Leben, die Welt und den Kosmos nachdenkend hervorgebracht hat. Jesus Sirach aber verankert die Sophia
nicht in erster Linie im menschlichen Geist, sondern in Gott. Erst die Suche des menschlichen Geistes nach
der gottlichen Weisheit, an der Gott dem Weisheit suchenden Menschen teilgibt, schenkt jene wahre Weisheit,
wie sie etwa im Buch Jesus Sirach ihren Niederschlag findet.

Dabei findet Jesus Sirach Formulierung, die die Sophia fast wie eine eigenstandige Person in Gott erscheinen
lassen. Aber natirlich bleibt der strikte judische Monotheismus gewahrt, wenn es von ihr heif3t, dass sie ,,ge-
schaffen ist. Aber sie ist geschaffen ,,vor der Ewigkeit, von Anfang an®; d.h. sie ist verankert in der Ewigkeit
Gottes. Gott war nie ohne sie. VVon hier aus ist es nur noch ein kleiner Schritt zum christlichen Dreifaltigkeits-
glauben; also zu dem Glauben, dass es im EINEN Gott zugleich die Unterschiedenheit der drei géttlichen
PERSONEN gibt.



Wo aber findet man die Sophia? Das mag fir die Schiler Ben Siras eine wichtige Frage gewesen sein. Die
Antwort ihres Lehrers lautet: Nicht im Volk der Griechen, nicht in der Weisheit der Agypter, nicht in der der
Perser; auch hat sie sich nicht niedergelassen in Athen, in Alexandrien oder wo immer. Nein sie hat ihr ,,Zelt
aufgeschlagen® im Volk Israel und in Jerusalem, besonders im dortigen Tempel.

Mit dieser Aussage aus der 1. Lesung sind wir beim heutigen Evangelium angelangt, beim Prolog zum Johan-
nes-Evangelium. In einem einzigen Satz fasst der Evangelist das Geheimnis der Weihnacht zusammen: ,, Das
Wort ist Fleisch geworden und hat unter uns gewohnt ““, wortlich: hat unter uns gezeltet. Was die Weisheit flr
das Volk Israel war, war nur eine Vorstufe zu dem, was Gott als uniberbietbare Tat seiner Liebe zu tun ge-
dachte. Seine Weisheit sollte nicht nur ideell unter den Menschen sein, sondern leibhaftig, als Mensch aus
Fleisch und Blut. Nicht in einem steinernen Haus wie der Jerusalemer Tempel wollte Er wohnen, gebunden
an diesen einen Ort, sondern wie in einem Zelt, das man aufstellt, abbricht und an anderem Ort wieder aufbaut.
D.h. hier wird uns der fleischgewordene Logos als ein ,,Gott in bestindigem Aufbruch* vorgestellt. Aufbre-
chen mdchte er nicht mehr nur zum jidischen Volk, sondern zu allen V6lkern; nicht mehr nur zu den Juden,
sondern zu allen Menschen; aufbrechen mdchte er, um unter ihnen, ja in ihnen zu wohnen. Freilich kann dies
nur geschehen, wo man bereit ist, ihn aufzunehmen. Daher heif3t es im Prolog: ,,Er kam in sein Eigentum,
aber die Seinen nahmen ihn nicht auf. Allen aber, die ihn aufnahmen, gab er Macht, Kinder Gottes zu wer-
den. “ Kind Gottes zu werden aber bedeutet, teilzubekommen am géttlichen Leben.

Dieses Geschenk der Teilhabe an Leben und Seligkeit des dreifaltigen Gottes ist ohne Zweifel der Segen tber
allem Segen. Oder, mit den Worten der 2. Lesung: ,, Er hat uns mit allem Segen seines Geistes gesegnet durch
unsere Gemeinschaft mit Christus im Himmel. “ Mit einem grofien Hymnus und Lobpreis auf alles, was Gott
uns in seinem menschgewordenen Logos geschenkt hat, beginnt Paulus seinen Brief an die Epheser. Diesen
hymnischen Gesang lasst Paulus tibergehen in eine Bitte: ,, Er (der Gott Jesu Christi) erleuchte die Augen
eures Herzens, damit ihr versteht, zu welcher Hoffnung ihr durch ihn berufen seid, welchen Reichtum die
Herrlichkeit seines Erbes den Heiligen schenkt.

,Mit den Augen des Herzens verstehen® — das erbittet der Apostel fiir uns. Unser Verstand gendigt nicht, um
auch nur entfernt zu verstehen, was Gott uns in seiner Menschwerdung schenkt. Weil es flr Gott eine ,,Her-
zensangelegenheit™ ist, braucht es auch unser Herz, dieses groRe Geheimnis zu verstehen. Genau das driickt
der letzte Satz des Prologs aus: ,,Niemand hat Gott je gesehen; der Einzige, der Gott ist und am Herzen des
Vaters ruht, hat Kunde gebracht . Jesus kommt vom ,,Herzen* des Vaters, um die unendliche Fulle der gott-
lichen Liebe durch sein Leben, Reden und Tun, vor allem aber durch sein Leiden und Sterben zu bezeugen
und zu offenbaren. Herzensangelegenheiten aber sind nur mit dem Herzen verstehbar. Daher braucht es, wie
Paulus schreibt, die ,,Augen unseres Herzens*.

Ein letzter Gedanke: Die urspriingliche Bedeutung des deutschen Wortes verstehen ist: davor stehen(bleiben).
Es geht also nicht um ein kurzes Feiern von Weihnachten, um dann gleich wieder weiter- und zur Tagesord-
nung Uberzugehen. Vielmehr geht es darum, vor diesem Geheimnis immer wieder verweilend stehenzublei-
ben, um es mit den ,,Augen unseres Herzens* zu betrachten, uns darin hinein zu versenken. Dann werden wir
immer mehr staunen und immer tiefer das Geheimnis der gottlichen Liebe ,,verstehen®; jener Liebe, die alles
Verstehen Ubersteigt, und das von Herz zu Herz; ein Verstehen im Ubrigen, das das Geheimnis nicht auflost,
uns aber dahin fuhrt, diese Liebe immer mehr erwidern zu wollen —durch unser Leben, Denken, Reden, Flhlen
und Tun.

Bodo Windolf



