Sonntag des Wortes Gottes
Predigt zum 3. Sonntag i. J. (Sonntag des Wortes Gottes): Jes 8,32b-9,3; 1 Kor 1,10-13.17; Mt 4,12-23

2019 hat Papst Franziskus festgesetzt, dass der letzte Sonntag im Januar als ,,Sonntag des Wortes Gottes*
begangen werden soll. Als eine zeichenhafte Handlung kann die Bibel, wie wir es in dieser Feier gemacht
haben, ,,inthronisiert und mit Weihrauch geehrt werden. So soll deutlich werden: Die Kirche und wir alle,
die Getauften, stehen unter dem Wort Gottes. Durch sein Wort will Gott die Menschen ansprechen und ihnen
seine liebende Zuwendung zeigen; sein Wort soll die Kirche und unser aller Leben pragen, und das auf viel-
faltige Weise: lehrend, (be)rufend, mahnend, tréstend, erfreuend ...

Sein Wort will uns lehren, wer Gott und wer der Mensch ist und wie wir leben sollen, damit Menschsein als
Einzelne und in Gemeinschaft gliickt. Es will uns ansprechen, anrufen und berufen, weil er mit jedem von
uns einen personlichen Weg gehen will. Es mahnt zur Umkehr, wenn wir Gottes Wege verlassen und uns in
Schuld verstricken. Es will trosten durch Gottes Barmherzigkeit, wenn wir schuldig werden und unsere Schuld
bereuen und bekennen. Trosten und aufrichten will es, wenn wir niedergedriickt sind durch Leid und Tod.
Und es mdchte uns erfreuen und mit Hoffnung erfallen, indem es uns ewiges Leben, ewige Gemeinschaft mit
Gott verheil3t, fir die Gott uns geschaffen hat.

Etwas von all dem halten auch die Lesungen des heutigen Sonntags bereit. Beginnen wir mit der 1. Lesung,
in der uns die Heilige Schrift trostspendend begegnet. Hineingesprochen waren die Worte des Propheten Je-
saja in die Zeit des 8. Jahrhunderts v. Chr., als das Nordreich Israel durch die GroBmacht Assyrien bedroht
und schlieBlich erobert wurde. Es war Siedlungsgebiet der jidischen Stdmme Sebulon und Naftali, das spatere
Galilda. Durch die Deportation der judischen Bevolkerung und Ansiedlung von Menschen aus dem grof3assy-
rischen Reich lebte hier eine Mischbevolkerung. Die im Evangelium zitierte Bezeichnung ,,heidnisches Gali-
laa“ driickte die ganze Verachtung aus, die die tibrigen Juden fiir diesen Landstrich empfanden. Und ausge-
rechnet hier sieht der Prophet ein Licht aufstrahlen, das alle Dunkelheit erhellen wiirde.

Fir den Evangelisten Matthdus ist klar, wer dieses Licht ist. Denn hier ist die Heimat Jesu, wo er aufwuchs,
die ersten 30 Jahre seines Lebens verbrachte und zuerst 6ffentlich zu wirken begann. In Jesus ist das verhei-
Rene Licht erschienen, das nicht nur das Dunkel seiner Heimat, sondern alles Dunkel der Welt erhellt. Und so
begegnet uns in dieser Lesung Gottes Wort als Trostwort fiir alle Menschen, deren Leben von Dunkelheit und
Trostlosigkeit gepragt ist.

In der 2. Lesung tritt uns das biblische Wort mahnend entgegen. Im Abendmahlssaal, wenige Stunden vor
seinem Tod, hatte Jesus fur die Einheit der Seinen gebetet. ,, Alle sollen eins sein: Wie du, Vater, in mir bist
undich indir bin ... so sollen sie in der Einheit vollendet sein. “ (Joh 17,21-13) Wie notwendig dieses geradezu
testamentarische Gebet Jesu ist, hat sich leider von den ersten Anfangen der Kirche gezeigt. Paulus spricht
gleich zu Beginn seines Briefes von Spaltungen, die sich in der von ihm selbst gegrindeten Gemeinde von
Korinth eingeschlichen haben. Einige halten zu Paulus, einige zu Apollos, andere zu Kephas, und wieder
andere —man traut seinen Ohren nicht — zu Christus. Christus als einer unter anderen — offensichtlich war hier
Wesentliches nicht verstanden.

Es scheint, dass nicht zuletzt durch die Mahnung des Paulus diese Parteiungen und Spaltungen tberwunden
und geheilt werden konnten. Aber leider gelang das in der Folgezeit nicht immer. Neben den grof3en Spaltun-
gen zwischen West- und Ostkirche im Jahre 1054 und der groRRen abendlandischen Spaltung in der Zeit der
Reformation gab und gibt es vor allem seitdem viele weitere Spaltungen, durch die die Christenheit sich in
unzahlige Denominationen zersplittert hat.

Wie sieht es heute mit Bedrohungen der kirchlichen Einheit aus? Ich will ein Beispiel nennen, das uns allen
besonders nahe ist, weil es die Kirche in unserem Land betrifft. 2018 hatte die Missbrauchsstudie MHG bis-
tumstbergreifend die scheul3lichen Verbrechen des sexuellen Missbrauchs an Kindern und Jugendlichen
durch Kleriker und deren Vertuschung durch Bischofe und andere Verantwortliche untersucht. Der daraufhin
von unserem Erzbischof initiierte ,,Synodale Weg* war mit groRen Hoffnungen, Erwartungen und sicher bes-
ten Absichten ein Jahr spéater gestartet. Man wollte den Missbrauch in der Kirche bei der Wurzel packen und
durch Reformen zur Erneuerung der Kirche beitragen.



Ist dies gelungen? Aus meiner Sicht und unabhé&ngig davon, wie man zum Synodalen Weg und seinen Thesen
und Forderungen steht, wird man wohl sagen mussen, dass dieser Prozess nicht glicklich verlaufen ist. Die
Bischofskonferenz ist tief gespalten und es war nicht erkennbar, dass sowohl der amtierende Vorsitzende wie
auch sein VVorganger es auch nur versucht hétten, die Polarisierungen aufzubrechen und die auseinanderdrif-
tenden Ansichten, Bestrebungen und Ziele zu einen. Daftir waren und sind sie viel zu sehr selbst Partei. Aus
meiner Sicht aber wére genau das ihre Aufgabe gewesen, und ich halte es fur gar nicht ausgeschlossen, dass
es Wege gegeben hatte, beide Seiten viel mehr zusammenzufiihren, als es dann tatsédchlich geschehen ist.
Dartiiber hinaus gibt es die Befiirchtung, dass die Kirche in Deutschland Wege geht, die sie von Rom und von
der Weltkirche weg in ein Schisma treiben konnte. Ich bin sicher, dass dies eigentlich kein Bischof will. Aber
angesichts verschiedener Bestrebungen und schon getroffener Entscheidungen von Bischéfen, die Richtung
Schisma gehen, ist dies auch nicht einfach von der Hand zu weisen — mir scheint, ein ganz wichtiges Gebets-
anliegen.

Wie es anders geht, wie Jesus Einheit verstand und ins Werk gesetzt hat, zeigt uns das Evangelium, in dem
uns Gott als der Rufende und Berufende begegnet. Berichtet wird von der Berufung der ersten vier Jinger. Es
werden noch viele weitere Berufungen von Frauen und Mannern in einen groRen Jingerkreis folgen. Aus
diesem wahlt Jesus die Zwolf aus, die er als Apostel einsetzt und zu denen die vier Erstberufenen Simon Petrus
und Andreas, Jakobus und Johannes gehdren.

Mancher Stratege hatte Jesus vermutlich geraten, flir sein Werk eine moglichst homogene Truppe zusammen-
zustellen. Doch er tut das Gegenteil. So beruft er in den Zwdlferkreis so jemanden wie Matthdus, der als
ZolIner ein Kollaborateur mit der verhassten romischen Besatzungsmacht war. In deren Auftrag zog er Steuern
ein und bereicherte sich nebenbei ganz gehorig damit. Er war in den Augen jedes anstandigen Juden ein Gbler
Verrédter am jdischen Volk und Glauben. ,,So einen* mussten die anderen erst einmal auszuhalten lernen. Zu
allem Uberfluss gibt es neben ihm dann noch Simon, den Zeloten — das genaue Gegenteil von Matthaus. Er
war so etwas wie ein Dschihadist, ein Guerilla-Kampfer gegen die Rémer, sicher bereit, fur die jidische Sache
zu toten. AuBerdem wird uns berichtet, wie im Kreis der Zwolf gestritten wurde, wer der Gréf3te ist und wer
im kommenden Reich die besten Platze ergattert, und sicher noch um so manches mehr.

Was aber ist es, das sie trotzdem zusammenhdlt? Nichts anderes als der gemeinsame Blick auf Jesus, das
gemeinsame Hdoren auf ihn und seine Worte. Spater, nach der Aussendung des Heiligen Geistes, wird es auch
das gemeinsame Horen auf den Geist Gottes sein. Und in der Schule Jesu haben sie auch gelernt, aufeinander
zu horen. Das Apostelkonzil wird daftr ein schénes Beispiel sein.

Und damit sind wir bei dem, was sicher das grofite Vermachtnis von Papst Franziskus ist: Synodalitat. Papst
Franziskus meint damit das gemeinsame Beten, das gemeinsame Hoéren auf den Heiligen Geist und das, ,, was
der Geist heute der Kirche sagen will “ (vgl. Offb 2,7), sowie das respektvolle Horen aufeinander. Denn es
gibt niemanden, der, selbst wenn er in vielem nicht meiner Ansicht ist, nicht auch mir noch etwas sagen und
zeigen konnte. Und das gilt nattirlich auch umgekehrt. Papst Franziskus wollte der Kirche eine neue Kultur
des Miteinanders einpflanzen, die nicht zuletzt auch der Einheit der Kirche dienen soll.

Dieser Einheit mussen wir alle verpflichtet sein. Als erster der Papst, der fur die Einheit der Weltkirche zu-
standig ist. Dann der Bischof, der fir die innere Einheit der Ortskirche Verantwortung tragt und zugleich fiir
die Einheit seiner Ortskirche mit dem Papst und der Weltkirche. Und auf Gemeindeebene ist es Aufgabe des
Pfarrers, zu versuchen, die verschiedenen Stromungen einer Pfarrei zusammenzufiihren, so dass Vielfalt in
der Einheit und Einheit in der Vielfalt besteht.

Mein Wunsch an uns alle ist, dass die Kirche in unserem Land und wir in unserer Pfarrei eine solche Kultur
wahrer Synodalitét leben und so Kirche Jesu Christi hier vor Ort sind.

Bodo Windolf



