
Das Vaterunser  
Worte, die tragen

Ein Gebet für mehr Tiefe und Weite.
Ein Gebet für ein Leben im Hier und Jetzt.

Ein Gebet, das die Sehnsucht nach Frieden wachhält.

Ich glaube an 

etwas, was über 

mich hinausgeht: 

an etwas, das 

schon immer da 

war und immer  

da sein wird.

Darin bin ich 

geborgen.

Ich bin ein Teil

davon.

Denn Dein ist das Reich  

und die Kraft und die Herrlichkeit

in Ewigkeit. Amen.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (O

N
-P

ho
to

gr
ap

hy
)

Ich will mich nicht in 

Oberflächlichkeiten

oder Selbstzweifeln

verlieren.

Du führst mich 
durch die 
Versuchungen des 

Lebens, damit ich

meinen Weg finde.

Lass mich mein

Leben spüren.

Und führe uns nicht in 
Versuchung, sondern erlöse uns  

von dem Bösen.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (S

er
gi

y 
Se

rd
yu

k)

Ich bin  
nicht perfekt.

Niemand  
ist perfekt.

Jeder Tag –  
ein neuer Anfang.

Ich lasse los, was 
mich unangenehm
bindet und
beschwert.

Und vergib uns unsere
Schuld, wie auch wir

vergeben unseren Schuldigern.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (M

an
ita

Sr
)

Das Brot steht  

für alles, was wir 

wirklich zum  

Leben brauchen.

Es wird mir zuteil – 

jeden Tag  

aufs Neue.

Unser tägliches Brot  

gib uns heute.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (M

ar
ko

)

Ich wünsche mir

Mut und Kraft,

Dinge zu
verändern, die ich

verändern kann.

Ich wünsche mir

Gelassenheit  
und Zuversicht, 

das loszulassen,

was nicht in meiner

Hand liegt.

Dein Wille geschehe, wie  

im Himmel, so auch auf Erden.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (e

an
-M

ar
ie

 M
AI

LL
ET

)

Ich habe
Sehnsucht  
nach Frieden  
und Heil  
unter uns
Menschen.

Ich erhoffe
Frieden –  
auch in mir.

Dein Reich komme.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (W

IT
TA

YA
 A

N
G

M
UJ

CH
A)

Ich verbinde mit 
Gott  
Vertrauen, 

Hoffnung 

und Liebe.

Das ist mir heilig.

Darauf baue ich.

Dafür lasse ich 
Raum in mir.

Geheiligt werde Dein Name.

©
 s

st
oc

k.
ad

ob
e.

co
m

 (H
as

an
ka

)

Gott ist mir Vater 

und Mutter.

Gott ist  

lebensspendende 

Kraft in mir  

und in allem,  

was lebt. 

Mein Leben –  

ein Geschenk.

Vater unser im Himmel.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (S

éb
as

tie
n 

Jo
uv

e)



Wir laden Sie ein, das Vaterunser 
mit diesen Bildkarten zu ergehen 
und zu erspüren. Entscheiden Sie 
selbst, ob Sie nur die Vorderseite 
oder alle Impulse nutzen möchten. 

Verweilen Sie bei den Worten Jesu 
auf der Vorderseite, die Sie am 
meisten ansprechen. Gerne können 
Sie sich mit Ihrem Team darüber 
austauschen. Dabei gibt es kein 
Richtig oder Falsch, denn es sind  
ja Ihre ureigenen Erfahrungen. 

Falls Sie der Urbedeutung der 
Worte Jesu auf den Grund gehen 
möchten oder das Vaterunser 
ganzheitlich spüren wollen, 
laden wir Sie auf der Rückseite 
dazu ein. Das Vaterunser als 

das Lieblingsgebet Jesu, erzählt 
uns von seinem Vertrauen und 
seinen inneren Haltungen. 
Jesus hat dieses Gebet in seiner 
Muttersprache Aramäisch 
gesprochen. Die aramäische 
Sprache ist voller Symbolkraft 
und Vieldeutigkeit. Sie spricht uns 
als Menschen immer in unserer 
Ganzheit an: Körper, Geist und 
Seele – verbunden mit der Erde, 
auf der wir leben und dem ganzen 
Kosmos (≈ Himmel), der uns 
umgibt. So verstanden ist das 
Vaterunser pure Poesie. 

Um die Bedeutung der Worte 
gut zu übersetzen, haben wir 
uns am Buch: „Das Vaterunser“ 
von Neil Douglas-Klotz orientiert. 

So bedeutet zum Beispiel „Erde“ 
immer auch „Erdhaftigkeit“,  
bzw. „natürliche Fülle der Natur“. 
„Himmel“ vermittelt uns die 
Vorstellung von Licht und Klang,  
die durch die ganze Schöpfung 
hinaus leuchtet. 

So wird das Vaterunser mit der 
aramäischen, symbolhaften 
Sprache zu einer inspirierenden 
inneren Reise. Ein Ausdruck davon 
könnte sein, das Vaterunser 
nicht nur zu sprechen, sondern 
den Klang und die Bedeutung 
der Worte ganzheitlich zu 
erspüren, beispielsweise mit den 
Körperübungen. 

Viel Freude dabei!

Erzdiözese München und Freising (KdöR), vertreten durch das Erzbischöfliche Ordinariat München
Generalvikar Christoph Klingan, Kapellenstraße 4, 80333 München
Verantwortlich für den Inhalt: Ressort Bildung, Hauptabteilung Kindertageseinrichtungen,  
Fachstelle Spirituelle Begleitung, Luitgard Mittermaier und Julia Hofmann, www.kita-spiritualitaet.de 
Realisierung des Produkts mit der Stabsstelle Kommunikation, Visuelle Kommunikation 
Gestaltung: Agentur2 GmbH; UID-Nummer: DE811510756



Gott ist mir Vater 
und Mutter.

Gott ist  
lebensspendende 
Kraft in mir  
und in allem,  
was lebt. 

Mein Leben –  
ein Geschenk.

Vater unser im Himmel.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (S

éb
as

tie
n 

Jo
uv

e)



Jesus nannte Gott im Aramäischen „Abba“ – ein Wort  
voll Zärtlichkeit, ähnlich unserem Papa. „Abba“ trägt den 
Klang des Anfangs in sich: das Keimen, das Aufblühen,  
das Ins-Licht-Kommen. 

Wenn wir „Vater“ sagen, dürfen wir „Mutter“ mitdenken –  
die nährende, haltende Kraft, die uns ins Leben bringt.

Vater unser im Himmel.

Vater und Mutter im Himmel,
Quelle des Lichts,  

aus der wir alle kommen.

Körpergebet / Atemübung

	○ Atme bewusst.  
Atme sanft ein  
und langsam aus.

	○ Spüre, wie die Atmung 
Deinen Körper bewegt.

	○ Fühle beim Einatmen  
die stärkende Kraft –  
das Licht Gottes,  
das Deinen Körper  
durchströmt.

	○ Atme langsam aus.

	○ Schicke mit jedem  
Atemzug Licht  
in die Räume Deines  
Körpers, die sich  
eng oder schwer 
anfühlen.

	○ Atme langsam aus.



Ich verbinde mit 
Gott  
Vertrauen, 
Hoffnung 
und Liebe.

Das ist mir heilig.

Darauf baue ich.

Dafür lasse ich 
Raum in mir.

Geheiligt werde Dein Name.

©
 s

st
oc

k.
ad

ob
e.

co
m

 (H
as

an
ka

)



Das Wort „Name“ („schmach“) bedeutet im Aramäischen 
zugleich Licht, Klang und Erfahrung. So ist der Name 
Gottes nicht nur ein Wort, sondern eine Schwingung,  
die alles durchdringt. 

Das Licht Gottes, der Klang Gottes, die Erfahrung seiner 
Gegenwart – all das ist kostbar.

Entdecke in Dir einen inneren Ort, einen heiligen Raum. 
Dort bist Du ganz (holy). Ganz bei Dir.

In Jesu Leben erkennen wir: Gott ist die Liebe.  
Gebe dieser Liebe Raum in Dir.

Geheiligt werde Dein Name.
Körpergebet / Atemübung

	○ Atme sanft ein und 
langsam aus. Spüre die 
Gegenwart Gottes in Dir.

	○ Richte beim Ausatmen 
Deine Gedanken auf 
die Dinge, die Dich 
beschweren. Lasse Sie 
beim Ausatmen los.

	○ Nimm mit jedem Atemzug 
das Licht wahr,  
das Dich durchströmt.

	○ Wenn Gedanken kommen,  
nimm sie freundlich wahr 
und kehre zu Deinem 
Atem zurück.

	○ Fühle den Raum der Stille 
in Dir. Verweile.  
Dort bist Du unverletzlich.  
Dort bist Du ganz.



Ich habe
Sehnsucht  
nach Frieden  
und Heil  
unter uns
Menschen.

Ich erhoffe
Frieden –  
auch in mir.

Dein Reich komme.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (W

IT
TA

YA
 A

N
G

M
UJ

CH
A)



Im Aramäischen nennt Jesus das „Reich“„Mulkuthach“ –  
ein Wort, das mehr bedeutet als Macht oder Herrschaft. 
Vielmehr ist es ein „Königreich“ oder „Königinnenreich“  
der Verbundenheit, indem alles wachsen kann.

In Gottes Reich wird Trennung zu Einheit, Furcht zu 
Vertrauen, Mangel zu Fülle.

Dieses Reich beginnt nicht irgendwo weit entfernt –  
es keimt in uns. 

Mit jedem liebevollen Gedanken, mit jeder versöhnenden 
Geste, mit jedem Atemzug, der Frieden schenkt.

Dein Reich komme.
Körpergebet / Atemübung

	○ Atme sanft ein und  
langsam aus.

	○ Spüre, wie Dein Atem  
Dich wie eine Welle trägt.  
Verweile darin.

	○ Denke dabei an Menschen,  
für die Du sorgst.  
Denke an Menschen,  
um die Du Dich sorgst.

	○ Bleibe gleichzeitig bei Dir.
Bleibe bei Deinem Atem.

	○ Atme ein – und spüre  
Deinen Wert.

	○ Atme aus – und spüre 
Deine Kraft.



Ich wünsche mir
Mut und Kraft,
Dinge zu
verändern, die ich
verändern kann.

Ich wünsche mir
Gelassenheit  
und Zuversicht, 
das loszulassen,
was nicht in meiner
Hand liegt.

Dein Wille geschehe, wie  
im Himmel, so auch auf Erden.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (e

an
-M

ar
ie

 M
AI

LL
ET

)



„Dein Wille“ heißt im Aramäischen „tzevjânach“, was  
mit Herzenswunsch übersetzt werden kann. So ist der  
Wille Gottes kein Befehl, sondern eine leise Sehnsucht.  
In Jesu Leben wird dieser Wunsch sichtbar:  
Frieden und Heil den Menschen.

Mein eigener Wille ist begrenzt, kann irren. 

Ich muss nicht alles lenken, nicht alles verstehen. Ich darf 
loslassen. Ich darf mich Gott anvertrauen. 

So geschieht Himmel auf Erden – in mir, durch mich,  
mit mir.

Dein Wille geschehe, wie  
    im Himmel, so auch auf Erden.

Körpergebet / Atemübung

	○ Spüre Deinen Atem – ruhig, 
gleichmäßig, tragend.

	○ Fühle beim Ausatmen  
die Schwerkraft, die Dich 
an die Erde bindet.

	○ Denke an einen  
Menschen, mit dem Du es 
gerade schwer hast.  
Auch er, auch sie ist  
getragen von Mutter Erde.

	○ Kehre mit Deinem Atem  
zurück zu Dir. Spüre, dass 
Du gehalten bist.

	○ Lass beim Ausatmen los – 
alles, was Du nicht ändern 
kannst. Du kannst nichts 
weiter tun als Deinen 
wunderbaren, kleinen  
Beitrag für unsere Welt.



Das Brot steht  
für alles, was wir 
wirklich zum  
Leben brauchen.

Es wird mir zuteil – 
jeden Tag  
aufs Neue.

Unser tägliches Brot  
gib uns heute.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (M

ar
ko

)



Im Aramäischen nennt Jesus das Brot „lachma“.  
Dieses Wort bedeutet mehr als Nahrung für den Körper. 
Es meint auch Einsicht, Erkenntnis, das tiefe Verständnis 
dafür, was uns wirklich nährt und wachsen lässt.  
Es geht um Nahrung für Seele, Geist und Leib.

„Unser täglich Brot“ erinnert uns daran, im Heute zu 
leben, uns nicht im Morgen zu verlieren. 

Gott sorgt für uns. Das, was wir heute brauchen, wird uns 
geschenkt. Immer nur für diesen Tag. Und das genügt.  
Wenn wir in Gedanken Tage oder Wochen voraus eilen, 
nimmt uns das die Kraft für das HEUTE. 

Hab Vertrauen.

Unser tägliches Brot  
gib uns heute.

Körpergebet / Atemübung

	○ Spüre Deinen Atem – 
ruhig und gleichmäßig.

	○ Forme mit Deinen  
Händen eine Schale.

	○ Frage Dich: Was brauche 
ich heute wirklich?  
Nicht morgen, nicht 
irgendwann – jetzt.

	○ Atme tief ein  
und langsam aus.

	○ Mit den geöffneten  
Händen mach Dir 
bewusst:  
Das Wesentliche ist da.

	○ Verweile.



Ich bin  
nicht perfekt.

Niemand  
ist perfekt.

Jeder Tag –  
ein neuer Anfang.

Ich lasse los, was 
mich unangenehm
bindet und
beschwert.

Und vergib uns unsere
Schuld, wie auch wir

vergeben unseren Schuldigern.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (M

an
ita

Sr
)



Im Aramäischen bedeutet das Wort „vergeben“ – 
„waschboklân“ – so viel wie zurückkehren in den  
ursprünglichen Zustand. Vergebung ist also kein bloßes 
Vergessen, sondern ein Heilwerden, ein Zurückfinden,  
zu dem, was wir in Wahrheit sind.

Das Wort Schuld "wachtahen" spricht von enttäuschten 
Hoffnungen oder verknoteten Beziehungen. Wir alle 
tragen solche Knoten in uns – kleine und große, sichtbare 
und verborgene. Vergebung heißt, diese Knoten sanft  
zu lösen, Schritt für Schritt, bis das Leben wieder fließt.  
Das braucht Zeit.

Niemand ist perfekt – jeder hat seine Geschichte.  
Doch in jedem Menschen leuchtet ein unversehrter Kern. 
Hab Geduld mit Dir.

Und vergib uns unsere
Schuld, wie auch wir

vergeben unseren Schuldigern.

Körpergebet / Atemübung

	○ Lege eine Hand in die 
Nähe Deines Herzens. 
Spüre den Schlag, das 
Pulsieren Deines Herzens.

	○ Atme sanft ein – beim 
Ausatmen frage Dich:

	○ Was kann ich heute  
loslassen?

	○ Was kann ich jetzt gut 
sein lassen?

	○ Sprich leise zu Dir:  
Ich bin Mensch.  
Ich darf Fehler machen



Ich will mich nicht in 
Oberflächlichkeiten
oder Selbstzweifeln
verlieren.

Du führst mich 
durch die 
Versuchungen des 
Lebens, damit ich
meinen Weg finde.

Lass mich mein
Leben spüren.

Und führe uns nicht in 
Versuchung, sondern erlöse uns  

von dem Bösen.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (S

er
gi

y 
Se

rd
yu

k)



Im Urtext ist nicht Gott der, der in Versuchung führt.  
Im Aramäischen heißt es: 

„wela tachlân“ – Lass uns nicht eintreten;

„l´nesjuna“ – in die Unruhe, ins Schwanken; 

„ela patzân“ – sondern löse uns; 

„min bischa“ –	von allem, was uns bindet  
	 und hindert, weiterzugehen.

Diese Worte sprechen von der tiefen menschlichen Erfahrung, 
wie leicht wir uns verlieren können – in Angst, Ablenkung, 
Selbstzweifel. Und zugleich von der Kraft, die uns wieder zu 
uns selbst zurückführt. Gott will nicht prüfen. Er will befreien – 
 von dem, was uns eng macht, von dem, was uns klein hält. 
Er lädt uns ein, wach zu bleiben, unser Leben zu spüren und 
unseren ureigenen Weg aufrecht zu gehen.

Und führe uns nicht in  
Versuchung, sondern erlöse uns  

  von dem Bösen.

Körpergebet / Atemübung

	○ Atme ruhig und  
gleichmäßig. Spüre  
Deinen Atem und  
komme ganz im Hier  
und Jetzt an.

	○ Nimm wahr, was gerade 
in Dir ist: Gedanken,  
Sorgen, Spannungen – 
ohne sie zu bewerten.

	○ Atme aus. Gib alles, was 
Dich beschwert, in Gottes 
Hände. Lass Raum  
entstehen – Weite in Dir.

	○ Mit jedem neuen  
Atemzug darfst Du Dich  
leichter fühlen. Fühle Dich 
angenommen, getragen, 
geborgen – genau so,  
wie Du jetzt bist.



Ich glaube an 
etwas, was über 
mich hinausgeht: 
an etwas, das 
schon immer da 
war und immer  
da sein wird.

Darin bin ich 
geborgen.

Ich bin ein Teil
davon.

Denn Dein ist das Reich  
und die Kraft und die Herrlichkeit

in Ewigkeit. Amen.

©
 s

to
ck

.a
do

be
.c

om
 (O

N
-P

ho
to

gr
ap

hy
)



Dieser letzte Vers ist wie ein Atemzug, der alles zuvor 
Gesagte in sich sammelt – ein tiefes Ja.

Im Aramäischen klingt es wie ein Lobgesang: „dilachie 
malkutha“ – dein ist das Reich, der Raum, in dem  
alles wachsen kann. 

„Wahaila“ – die Kraft, die aus der Liebe fließt, die alles 
durchdringt. 

„Wateschbuchta“ – die Herrlichkeit, eine Harmonie aus 
Klang und Licht. „Láhlâm almîn“ – von Zeitalter zu  
Zeitalter, Bewegung statt Stillstand, Leben ohne Ende.

Alles schwingt zusammen – Himmel und Erde, Anfang  
und Vollendung. Und über allem steht das „Amên“ –  
ein kraftvolles So-sei-es. Wie der sanfte Gong am Ende 
einer Meditation, der im Raum noch lange nachklingt.

Denn Dein ist das Reich  
und die Kraft und die Herrlichkeit

in Ewigkeit. Amen.

Körpergebet / Atemübung

	○ Atme bewusst ein  
und langsam aus.

	○ Spüre den Boden unter 
Deinen Füßen und  
die Erde, die Dich trägt.

	○ Hebe Deinen Blick:  
Fühle den Himmel  
über Dir.

	○ Wiederhole leise:  
Denn Dein ist das Reich 
und die Kraft und die 
Herrlichkeit in Ewigkeit. 
Amen.

	○ Lass die Worte  
nachklingen. Bleibe  
bei Dir. Bleibe bei  
Deinem Atem.


